
Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 1

Quand le judaïsme inspire l’écologie

Et si une fête juive vieille de 2000 ans détenait des clés
pour sauver la planète ?
À l’heure de la crise climatique, Tou Bichvat, le Nouvel An des arbres,
rappelle une éthique oubliée :
celle d’un judaïsme profondément écologique.
Entre rituels ancestraux et principes éthiques comme le Tikkun Olam,
le judaïsme révèle une écologie avant-gardiste.

Dans un monde où la crise climatique, la déforestation et la perte d’une partie de la
biodiversité menacent l’équilibre de notre planète, la fête juive de Tou Bichvat, le
Nouvel An des arbres1, résonne avec une force particulière. Célébrée le 15 du mois
de Chevat (généralement entre mi-janvier et mi-février), cette fête est ancrée dans
la tradition biblique et rabbinique dont la signification spirituelle et symbolique
s’inscrit dans une éthique de la nature. Elle invite à réfléchir sur notre rapport à la
responsabilité environnementale que nous portons envers les générations futures.​

Tou Bichvat : une fête écologique avant l’heure

Tou Bichvat marque le renouveau de la nature après la saison des pluies, lorsque la
sève remonte et que les arbres commencent à bourgeonner. À l’origine, cette date
était fixée pour le prélèvement de la dîme sur les fruits des arbres, destinée aux
prêtres du Temple et aux plus démunis. Une place importante est accordée aux
arbres fruitiers dont cinq espèces symbolisent la fertilité de la Terre d’Israël : le
raisin, la figue, la grenade, l’olive et la datte.

Sous l’impulsion des kabbalistes de Safed au XVIe siècle, Tou Bichvat s’organise
autour d’une célébration particulière avec un Séder2 au cours duquel on consomme
des fruits et quatre verres de vin dont les couleurs symbolisent les saisons. Pour
chaque fruit consommé il est formulé une bénédiction reliant la vie humaine et le
monde végétal, rattachant l’Homme au Créateur et à la terre.​

« L’homme est comme l’arbre des champs »3

Avec le mouvement sioniste et la création d’Israël, Tou Bichvat marque aussi le



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 2

symbole du retour du peuple juif sur sa terre et de sa renaissance nationale. Le
Keren Kayemeth LeIsrael (KKL-JNF), fondé en 19014, va jouer un rôle historique dans
la reforestation d’Israël en participant activement à la conscience écologique juive.

Si la fête de Tou bichvat offre l’occasion de nous pencher sur le lien que la Torah à
instaurer entre l’homme et la nature, l’Homme et la Terre, elle dépasse aujourd’hui
largement le cadre religieux pour devenir une journée juive de l’écologie en invitant
chacun à développer une conscience environnementale active, à repenser sa place
dans la nature.

Pour Marc Knobel5 « Il y a une dernière signification à la fête de Tou Bichvat. Elle
nécessite une réflexion en profondeur. Car, dans le judaïsme, cette fête est
devenue le symbole du retour du peuple juif sur sa terre, de sa renaissance voire,
pour certains, de sa rédemption. »6

À l’appui de cette fête, nous verrons que le judaïsme renferme une riche tradition
écologique, fondée sur la responsabilité, le respect et la « réparation du monde » et
à quel point cette éthique de la nature peut éclairer les enjeux écologiques actuels.

Genèse 1:28 : un malentendu historique ?

La critique écologiste accuse le judaïsme (et au-delà le christianisme) d’être
responsable de la crise environnementale. Elle se fonde sur l’injonction divine de «
Croissez et multipliez, et remplissez la terre, et l’assujettissez »7. Mais il s’agit d’une
lecture primaire et partielle des textes bibliques.

Ce verset s’inscrit dans un paradigme très spécifique : c’est un commandement
adressé à l’humanité dans la création selon la tradition biblique. Il suit
immédiatement la création de l’homme et de la femme « à l’image de Dieu ». Le
commandement est triple :

« Croissez et multipliez » : assurer la pérennité du genre humain, tant en1.
nombre qu’en continuité de générations.​
« Remplissez la terre » : habiter la terre, la rendre productive, la cultiver. Cet2.
impératif n’implique pas la domination destructrice, mais une présence active
et responsable.​
« L’assujettissez et dominez »8: ces deux verbes, en hébreu « kabash » et «3.
radah », sont au cœur de la controverse écologique.​



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 3

Domination : l’ambiguïté du terme

Un commentaire de Rachi sur Berechit 1:26 précise bien les choses sur ce que
signifie “ la domination ». Il écrit pour commenter le passage : « Et qu’ils dominent
sur les poissons de la mer, de l’oiseau des cieux et de l’animal domestique, de toute
la terre, de tout reptile rampant sur la terre ». Et le grand commentateur de Troyes
conclut : « Le mot weyirdou (et qu’ils dominent) contient tout à la fois une
signification de domination : ridouï, et une signification de déchéance : yerida
(verbe qui veut dire descendre). S’il a du mérite, l’homme domine la bête. S’il n’en
a pas, il descend plus bas qu’elle (), et c’est elle qui le domine ».9

C’est d’une merveilleuse clarté. L’humain ne peut dominer que s’il en est capable.
Sinon il devient destructeur pour la terre et pour lui-même.

Le débat sur le terme « domination » viendrait d’une traduction erronée. Les termes
hébreux « kabash » (assujettir) et « radah » (dominer) ont été traduits, notamment
dans la Vulgate latine et les traductions modernes anglaises, par des formulations
très fortes : « subdue » (soumettre), « conquer » (conquérir).

Cette traduction a alimenté la critique écologiste selon laquelle la Bible cautionne
l’exploitation sans limite de la nature.​

L’historien américain Lynn Townsend White10 publie dans la prestigieuse
revue Science un article intitulé « Les racines historiques de notre crise écologique
»11. Cet article va devenir l’un des textes les plus influents et les plus controversés
du mouvement écologique naissant. Dans son ouvrage il impute une grande
responsabilité aux religions monothéistes dans la manière qu’elles ont eu
d’influencer des attitudes à l’endroit de la nature, poussant jusqu’à l’extrême
l’anthropocentrisme biblique et libérant ainsi l’homme de toute retenue dans sa
manière d’habiter le monde.

Pour lui, le texte de Genèse 1:28 a légitimé une vision du monde où l’homme, créé
à l’image de Dieu, s’est placé au-dessus de la nature et a vu celle-ci comme simple
ressource à exploiter sans limite.

Cette posture anthropocentrée aurait contribué à désenchanter le monde, le vidant
de toute sacralité dans la mesure où elle créée une opposition radicale entre esprit
et matière, justifiant ainsi la domination de l’esprit humain sur la nature matérielle,
autorisant l’homme à l’exploiter sans remords.



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 4

Pour Jean-Christophe Attias12 cette critique « n’est pas totalement dépourvue de
fondement. Il y a effectivement, dit-il, dans le texte biblique de quoi appuyer,
justifier une position de maîtrise et d’exploitation de la nature, ça c’est très clair dès
le début de la Genèse. » Toutefois, poursuit-il, l’inverse est vrai aussi et « on peut
trouver dans la tradition biblique, juive, rabbinique mille enseignements qui en
quelque sorte incitent les hommes à créer un lien écologique avec le monde qui les
environne […] pour être clair on ne les trouve et on ne les met en valeur, voire en
pratique, que si on a déjà un souci écologique… L’intérêt des pratiques juives et des
enseignements du judaïsme c’est qu’ils sont relativement malléables et donc se
prêtent à des réinterprétations qui leur permettent d’être toujours d’actualité. »13

Cette réflexion s’inscrit dans une longue histoire de l’humanité et de la nature. De
nombreux auteurs (écrivains philosophes et écrivains scientifiques) se sont
interrogés sur la place respective de ces deux entités (homme – nature) et sur les
dispositifs qui régissent leurs interactions.

Longtemps perçues comme inséparables, coexistantes, leurs relations ont toujours
été source de descriptions, de commentaires, d’explications, de procès de
rationalisation ou d’idéalisation et sont devenus objets de préoccupations
philosophique, littéraire, spirituelle et scientifique. Ce thème a donné lieu à une
abondante production, notamment à partir de ce que certains considèrent comme
le texte primordial, la Bible, où Homme et Nature se confrontent dans un rapport
étroit qui lie l’un à l’autre, les deux ayant pour tâche de glorifier l’œuvre Divine de
la Création .

La coexistence homme / nature n’a pas été remise en cause pendant de nombreux
siècles car c’est par le travail (notamment celui de la terre) que l’homme a
perpétué son rapport traditionnel à la nature (tout en en modifiant les paysages).

L’influence que l’homme a exercé sur son milieu lui a conféré une position
dominante lui permettant de coloniser une grande diversité de niches écologiques
même si de très vieux textes attestent de l’ancienneté des questions
environnementales et la volonté des hommes d’y porter remède – le droit forestier
est né à Babylone, en 1900 av. l’ère commune, le code hittite rédigé de 1380 à
1346 av. notre ère contient une disposition relative à la pollution de l’eau. En 1370,
le pharaon Akhenaton érige la première réserve naturelle…

Cette volonté d’utiliser à profit les ressources des différents écosystèmes marque-t-
elle pour autant une incompatibilité dans la coexistence entre homme et nature ?



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 5

« Dominer » et « Assujettir » : une injonction mal interprétée

L’archéologue et spécialiste biblique américain J. Baird Callicott14 note que le sens
premier de « radah » n’est pas la domination brutale, mais plutôt « gouverner avec
sagesse » ou administrer de façon responsable.

Dans son ouvrage « Genèse : Dieu nous a-t-il placés au-dessus de la nature ? »15, il
propose une relecture nuancée des textes bibliques, en identifiant trois
interprétations possibles :

– L’interprétation despotique : L’homme est maître suprême, autorisé à exploiter la
nature à volonté, (une interprétation qu’il rejette).

– L’interprétation de l’intendance (stewardship) : L’homme est gestionnaire
responsable, chargé de préserver la création et de la transmettre aux générations
futures. Elle est compatible avec une écologie prudente, mais elle place encore
l’homme en position dominante.

– L’interprétation radicale de Callicott : Inspirée par John Muir, elle conçoit l’humain
comme « membre et citoyen à part entière de la nature », égal à toutes les autres
créatures. Cette lecture reconnaît l’« ambiguïté créative » de la Bible et rejette la
dichotomie homme/nature que la modernité a construite.

De même, « kabash » signifie littéralement « rendre service » ou « utiliser
productivement » plutôt que « conquérir » ou « asservir ».

Pour François Ost, philosophe et penseur de la réconciliation homme-nature, il y
ainsi un mandat limité attribué à l’homme : si l’homme a mandat de gestion des
ressources naturelles , ses pouvoirs ne sont pas ceux, illimités, du propriétaire
souverain, mais plutôt ceux de l’administrateur prudent qui devra rendre des
comptes au maître d’œuvre.

L’homme doit se situer dans un cosmos qui n’est pas simplement le décor de
l’accomplissement de l’humain mais fait partie de l’alliance : « La nature n’est pas
l’intermédiaire entre Dieu et vous ; c’est vous qui êtes l’intermédiaire entre la
nature et Dieu ».16

De plus, les critiques citent sélectivement la Genèse en ignorant d’autres passages
fondamentaux : le premier commandement adressé à Adam n’est pas de conquérir,



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 6

mais de cultiver et de garder le jardin d’Éden : « L’Éternel Dieu prit l’homme, et le
plaça dans le jardin d’Éden pour le cultiver et le garder »17.

« Cultiver » (« avad ») et « garder » (« shamar ») suggèrent une relation
d’intendance responsable et non de prédation.​

Une éthique de la responsabilité

L’homme n’est pas considéré comme le maître absolu mais comme le gardien
responsable de la création, en charge de « travailler la terre » pour que les choses
poussent en laissant libre court à la dimension de l’intention humaine, de la
créativité, du soin.

Il est appelé à embellir le monde tout en respectant ses cycles, ses limites.

Il a en charge de le préserver pour les générations futures.

En cela, Hans Jonas18 rejoint ce principe lorsqu’il formule que nos actes doivent
préserver l’existence et la dignité des générations futures : « Agis de façon que les
effets de ton action soient compatibles avec la permanence d’une vie
authentiquement humaine sur terre »19. Dans cette perspective, l’homme n’est plus
le « maître » de Genèse 1:28 mal interprété, mais un être de responsabilité qui se
doit d’agir avec sagesse, modération et souci de l’avenir.

Le verset Genèse 1:28, loin d’être un blanc-seing pour l’exploitation, devient alors
un appel à la responsabilité écologique : transformer le monde avec sagesse,
beauté et respect, pour le transmettre intact, voire amélioré, aux générations à
venir.

C’est précisément le sens du Tikkun Olam juif : réparer le monde, non le détruire.

Tikkoun Olam comme une éthique de la limite

L’approche holistique de la place de l’homme dans la nature rejoint directement les
principes du Tikkun Olam20 écologique : il ne s’agit plus seulement de planter, mais
de réparer et restaurer les écosystèmes endommagés.

Cette interprétation moderne du Tikkun Olam place comme une exigence éthique la
transformation et la réparation du monde dans ses dimensions écologiques,
sociales et spirituelles.



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 7

Elle s’inscrit totalement dans le principe de la sagesse juive : la transmission. Il
s’agit de transmettre une terre vivable (laisser à la génération suivante une terre
aussi fertile, sinon plus, que celle héritée) et une identité collective en participant
au Tikkun Olam.

Il s’agit d’un appel à l’action concrète au travers d’une responsabilité générale
envers le monde. Chacun participe à cette réparation du monde.

Cette action prend des formes concrètes comme, nous l’avons vu plus haut, le
travail Keren Kayemeth LeIsrael (KKL) qui incarne ce principe en recréant des
écosystèmes dans des zones désertifiées, la célébration de Tou Bichvat qui rappelle
l’impératif biblique de travailler la terre mais aussi de la préserver et ne pas
gaspiller (Bal Tachrit) ainsi que les différents engagements communautaires en
faveur des enjeux environnementaux.

On peut penser que le Tikkun Olam a influencé, ou pour le moins, présente des
convergences avec de nombreux auteurs. Notamment avec Hans Jonas qui affirme
une responsabilité envers le futur « « Agis de façon que l’humanité survive ». Avec
François Ost qui plaide pour une nature-projet, ni objet, ni sujet mais une relation
vivante et responsable à entretenir. Avec J. Bair Callicott qui affirme que l’humain
doit se reconnaître comme « membre et citoyen de la communauté biotique », égal
à tous les êtres vivants.

Cette appropriation active est consciente de notre responsabilité collective est-elle
dictée, plus généralement, par les principes fondamentaux de la Torah ?

Qu’y a-t-il d’écologique dans la Torah ?

Les principes éthiques de la Torah marquent-ils une conscience écologique
précoce ?

À travers ses principes éthiques, la Torah témoigne d’une conscience écologique
précoce.

Cette conscience ne s’exprime pas en termes modernes d’« écologie » ou de «
durabilité », mais elle s’enracine dans des principes éthiques profonds de
responsabilité, de limite et de respect de la création.

Des pratiques ancestrales pour une écologie moderne



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 8

La préservation de la nature est primordiale et la Torah l’exige aux travers plusieurs
principes fondamentaux écologiques :

– le mandat de cultiver et garder : comme nous l’avons analysé précédemment le
premier commandement adressé à l’humain ne concerne pas la domination, mais
l’intendance responsable. Genèse 2:15 énonce : « L’Éternel Dieu prit l’homme, et le
plaça dans le jardin d’Éden pour le cultiver et le garder ».

– L’interdiction du gaspillage ou Bal Tachrit : à l’origine fondée sur l’interdiction de
couper les arbres fruitiers, cette loi s’est étendue au fil des commentaires
rabbiniques (extension à l’eau, aux aliments, aux combustibles, aux biens). Ces
extensions attestent de la prise de conscience que les ressources naturelles ne sont
pas infinies et qu’il existe une obligation éthique de les préserver.

– La shmita, chaque septième année, impose le repos complet de la terre. La Torah
a ainsi institué le shabbat de la terre pendant une année afin qu’elle se régénère
naturellement. On peut associer ce commandement à une éthique de la modération
qui contraste avec l’hubris qui pousse l’homme à la démesure et à l’excès.

– Le Yovel, jubilé qui a lieu tous les 50 ans, impose une redistribution sociale à
travers la restitution des terres aux propriétaires d’origine, le pardon des dettes, la
libération des esclaves juifs. La notion de Yovel est enracinée dans les principes de
justice, de rédemption et de rééquilibrage des ressources. Il est conçu pour réguler
la vie économique et sociale en liant justice environnementale et justice sociale.

– Et les animaux…

Les animaux ne sont pas absents de cette conscience écologique. La compassion
envers les animaux en ne leur imposant pas de souffrance inutile est l’un des
principes éthiques les plus profonds et les plus sophistiqués de la tradition juive. Il
établit une interdiction fondamentale de causer une souffrance inutile à tout animal,
en reconnaissant à ces derniers une dignité intrinsèque et un statut moral qui
mérite protection et compassion. La Ché’hita, seule méthode de mise à mort des
bêtes autorisée par la loi juive, permet de diminuer au minimum la souffrance.

Tou Bichvat nous rappelle que la tradition juive n’est pas un frein à l’écologie, mais
une source d’inspiration.

Entre le respect de la Shmita, l’interdiction du gaspillage (Bal Tachrit) et l’impératif



Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 9

de réparer le monde (Tikkun Olam), nous voyons comment la Torah a anticipé les
impératifs du développement durable, comment elle a établi une éthique
environnementale profondément spirituelle et intergénérationnelle. Par ses textes,
ses traditions et ses valeurs éthiques, le judaïsme est compatible avec une
approche écologique, voire innovante et offre des outils pour agir ici et maintenant.

À nous de les saisir pour construire un avenir où l’homme et la nature coexistent en
harmonie.

À nous de nous approprier cette sagesse pour la traduire en responsabilité
contemporaine envers un monde fragilisé.

_________________________________________

Notes :

Tou Bichvat signifie « le 15 du mois de chevat ». Dans la Michna cette date1.
désigne le nouvel an des arbres, Roch Hachana la-ilanoth. Si l’homme est jugé
le 1er Tichri, sa nourriture première, le végétal, est jugée le 15 chevat. À
l’époque du Temple, cette date correspondait la date limite pour offrir les
prémices de ses fruits aux prêtres, puisque ceux-ci ne travaillaient la terre. ↩︎
Rituel structuré ↩︎2.
Deutéronome 20:19 ↩︎3.
Le Keren Kayemeth LeIsrael (Jewish National Fund — JNF) est l’une des plus4.
anciennes organisations juives internationales, fondée en 1901 lors du
cinquième congrès sioniste de Bâle. Elle demeure un acteur majeur dans la vie
environnementale, sociale et symbolique d’Israël. Le KKL organise chaque
année des campagnes massives de plantation d’arbres pour reboiser le pays et
lutter contre la désertification.​ ↩︎
Professeur d’histoire et de géographie, Marc Knobel a été attaché de5.
recherches au centre Simon Wiesenthal à Paris. Il a été vice-président de la
LICRA et membre de l’Observatoire sur l’antisémitisme. ↩︎
https://www.crif.org/fr/actualites/criftou-bichvat-ecologie-et-judaisme (février6.
2020) ↩︎
Genèse 1:28 « Dieu les bénit, et Dieu leur dit : Croissez et multipliez, et7.
remplissez la terre, et l’assujettissez ; et dominez sur les poissons de la mer,
sur les oiseaux des cieux, et sur tous les animaux qui se meuvent sur la terre
». ↩︎
Genèse 1:28 – ;ָ8ויַבְרָךְֶ אֹתםָ, אֱלֹהִים, ויַֹּאמֶר להֶָם אֱלֹהִים פְּרוּ ורּבְוּ ומִּלאְוּ אֶת-הָאָרץֶ, וכְבִשְֻׁה.

https://www.crif.org/fr/actualites/criftou-bichvat-ecologie-et-judaisme (février 2020)
https://www.crif.org/fr/actualites/criftou-bichvat-ecologie-et-judaisme (février 2020)
http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_28.aspx


Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 10

ּ ︎↩ ורּדְו
Il y a ici un jeu de mot sur le verbe hébreu radad ( רדד ) qui peut vouloir dire9.
dominer ou sur l’autre verbe iarad ( ירד ) très proche qui veut dire “descendre”
et même “tomber”, “être jeté à bas”.
Berechit raba 8:12
https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.8.12?lang=bi&with=all&lang2=en ↩︎
Lynn Townsend White Jr (1907-1987) a été professeur à l’université de10.
Californie à Los Angeles. Médiéviste, spécialiste de l’histoire des techniques. ↩︎
The Historical Roots of Our Ecologic Crisis, 1967, ↩︎11.
Historien et philosophe du judaïsme, directeur d’études à l’École pratique des12.
hautes études, auteur de « Dieu n’a pas créé la nature – Écologie et judaïsme »
(éd. Cerf, 2023). ↩︎
https://www.rcf.fr/articles/vie-spirituelle/la-place-de-la-nature-dans-le-judaisme13.
↩︎
J. Baird Callicott (1941), est reconnu, dans le sillage d’Aldo Leopold, comme14.
l’une des principales figures de la philosophie de l’écologie. Il a dirigé le
département de philosophie de l’université North Texas et présidé la Société
internationale d’éthique environnementale. Il est l’auteur notamment de
« Éthique de la terre » Paris, Wildproject, 2010. ↩︎
Editions Wildproject, 2021 ↩︎15.
S. R. Hirsch, Commentaire du Pentateuque, trad. G. Hirschler, New-York, the16.
Judaic Press, 1986, p. 351. ↩︎
Genèse 2:15 ↩︎17.
Hans Jonas (1903-1993), philosophe allemand, pionnier de la pensée18.
écologique et fondateur d’une éthique de la responsabilité à l’ère
technologique, soulignant l’importance d’une conscience éthique profonde
face aux risques planétaires, notamment dans le contexte écologique et des
technologies de pointe. ↩︎
Le Principe Responsabilité. Essai d’une éthique pour la civilisation19.
technologique. Coll. «Passages», Editions du Cerf, 1990.  ↩︎
Tikkun Olam (תיקון עולם) signifie littéralement « réparation du monde ». Le20.
terme apparaît d’abord dans la Mishna (IIe siècle), où il désigne des mesures
légales d’exception prises pour le bien de la communauté. Avec la Kabbale, à
partir du XVIe siècle, Tikkun Olam devient une pratique spirituelle : chaque
acte humain, chaque intention juste, contribue à réparer les fractures
cosmiques créées par le mal et l’indifférence. ↩︎

https://www.sefaria.org/Bereshit_Rabbah.8.12?lang=bi&with=all&lang2=en
https://www.rcf.fr/articles/vie-spirituelle/la-place-de-la-nature-dans-le-judaisme
http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_2_15.aspx


Tou Bichvat

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 11

Auteur/autrice

Sarah Toubol

https://www.aa-cercleetude.fr/index.php/author/sarah/

