
« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 1

Crois-tu en Dieu ? Oui j’y crois passionnément, beaucoup, un peu, pas du
tout.
Dieu est-il bon ou le mal est-il émanation de Dieu.
Ces thématiques ont animé bien des discussions lors des repas en famille
ou entre amis.

Et si les Juifs ne se posaient pas la question de “ Dieu ”?

Et si le judaïsme n’était même pas monothéiste ?

Le terme français “ Dieu ” vient du latin Deus, lui-même issu du grec Theos, et ces
deux mots remontent à la racine indo-européenne deiwos, qui signifie “ lumineux,
céleste », apparentée à dyeu (“briller”, “jour”).

Cette racine a donné :

Zeus en grec, Jupiter (Dyeu-pater, “père lumineux”) en latin, Deva en sanskrit
(d’où “divin”),
Tiwaz ou Tyr en germanique, et donc Dieu en français.

Autrement dit le mot “ Dieu ” vient du champ sémantique de la lumière céleste, du
ciel clair, et désigne à l’origine une divinité parmi d’autres, un être personnel du
panthéon indo-européen.

Dans les sociétés païennes, le “ divin ” s’exprimait par la multiplicité des noms et
des figures. Dans les mondes grec, romain, celte, nordique, égyptien, etc., le “dieu”
n’est pas d’abord un être absolu ; c’est une puissance, une présence localisée.

Les mots grec Theos, latin deus, ou indo-européen deiwos évoquent donc non
seulement la brillance du ciel, la force de la lumière ou du tonnerre, mais aussi
toute énergie vivante perceptible dans la nature ou la société.

Chaque dieu incarne une fonction vitale : fertilité, guerre, mer, amour, moisson,
inspiration, etc. On ne sépare pas la transcendance du monde ; elle habite le
monde.

Ainsi :



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 2

Zeus n’est pas “le Créateur” mais la souveraineté céleste.
Aphrodite n’est pas “l’amour” abstrait mais la for
Apollon : la lumière ordonnatrice et la mesure.

Les dieux sont les noms du réel vivant, non des individus surnaturels isolés. Dans
toutes les religions païennes, le nom du dieu est magique et opérant : dire son nom,
c’est invoquer la puissance qu’il désigne.

Le nom n’est pas seulement une étiquette ; il ouvre une présence.

En Égypte, connaître le vrai nom d’un dieu, c’est avoir accès à sa force.
(Isis obtient le pouvoir de Rê en lui arrachant son nom secret.)
Chez les Grecs, epiklêsis (l’épithète) précise l’aspect du dieu qu’on appelle :
Zeus Xenios protège l’étranger, Zeus Keraunios frappe de la foudre.
Dans le monde celtique, les divinités sont multiplement nommées selon les
lieux ; chaque toponyme conserve une facette du sacré.

Ainsi, nommer c’est relier : la parole crée le contact entre l’humain et la puissance.

Le paganisme ne connaît pas la séparation radicale entre créateur et création : le
divin est immanent, tissé dans les forces du monde. C’est pourquoi la pluralité des
dieux n’est pas contradiction, mais polymorphie de l’unique énergie vitale.

Le Theos grec, avant d’être personnifié, désigne souvent le mystère du destin, du
souffle, de la mesure cosmique : les Stoïciens diront : Zeus = Logos ; les Néo-
platoniciens : les dieux sont les noms de l’Un manifesté.

Autrement dit, le paganisme n’est pas forcément polythéiste au sens naïf, mais
poly-nomique : plusieurs noms, plusieurs accès à la même puissance du réel.

Nommer l’humain c’est la continuité du même acte. Dans ce contexte, donner un
nom à un enfant, à une cité, à un lieu, c’est le lier à une puissance divine.

Le nom place l’enfant sous la protection ou la vibration d’un dieu.
Dans Rome, le nomen et le praenomen étaient chargés d’ancestralité et de
fonction spirituelle.
Chez les Celtes ou les Germains, le nom portait la force du clan et de la nature
environnante.

Pour eux, nommer, c’est donc ancrer la vie dans le réseau du sacré. Nous verrons



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 3

plus tard l’importance ontologique de “ nommer ” dans le judaïsme.

Le problème : ce mot ne correspond pas à YHWH

L’hébraïsme hérite de ce monde mais le transcende : l’« Un Transcendant ” n’abolit
pas la pluralité ; il l’intériorise. La Parole devient l’acte même du réel : non plus
nommer des dieux, mais nommer le monde au Nom de l’Être.

Le Tétragramme (quatre lettres) יהוה – YHWH – est le Nom propre de la Présence,
mais aussi une formule linguistique énigmatique qui se compose des lettres :

(He) ה — (Vav) ו — (He) ה — (Yod) י

Il ne se prononce jamais dans la liturgie : on le remplace par Adonaï (“Mon
Seigneur”) ou parfois par HaShem (“Le Nom”) dans le langage vernaculaire. Mais
dans le texte biblique, ce nom est bien distinct de Elohim :

Elohim désigne la puissance créatrice, les forces de la nature, la justice.
YHWH désigne la présence immanente, la relation, la fidélité.

Ce Nom יהוה est une forme mystérieuse dérivée du verbe היה — “être, devenir,
advenir.” Mais grammaticalement, il ne correspond à aucune forme verbale connue
en hébreu biblique. C’est comme si le texte avait fusionné trois temps du verbe être
:

il sera — (yihyeh) יהיה il est — (hoveh) הוה il était — (hayah) היה

D’où l’interprétation classique : YHWH = “Celui qui était, est et sera.” Mais plus
littéralement encore, c’est une forme inachevée – un verbe suspendu – comme si le
Nom signifiait “Il est en train d’être”, ou “L’Être qui advient.”

Quand les premiers traducteurs juifs ont voulu rendre le texte hébreu en grec1, ils
ont cherché un équivalent pour YHWH, le Nom ineffable. Mais dans leur langue, il
n’existait pas de mot neutre pour désigner la Présence transcendante de l’hébreu.
Ils ont donc choisi κύριος (Kyrios), qui signifie Seigneur, pour éviter de prononcer le
Nom.

Plus tard, les premiers chrétiens, traduisant en latin2, ont remplacé Kyrios par
Dominus (Seigneur) et Elohim (le pluriel de El, “puissance”) par Deus (Dieu).



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 4

C’est là que le mot Deus (et donc Dieu) a été importé dans la traduction biblique.

Nous pouvons évoquer trois raisons principales à ce choix :

Un respect du Nom ineffable car dans la tradition juive, on ne prononçait jamais
YHWH. Les traducteurs ont donc choisi un substitut fonctionnel, pas une
équivalence sémantique. Dire “le Seigneur” ou “Dieu” permettait d’éviter de
prononcer le Nom.

Une adaptation culturelle car les traducteurs vivaient dans un monde hellénistique
imprégné de la pensée grecque. Le concept de Theos (un être suprême, personnel,
intelligent) semblait correspondre au Dieu biblique mais c’est une assimilation
conceptuelle, pas une traduction littérale.

Une continuité religieuse : quand le christianisme a émergé, il s’est approprié les
Écritures hébraïques en les lisant à travers le grec. Le mot Theos / Deus / Dieu est
devenu le nom propre du divin unique, et le Tétragramme a disparu sous cette
traduction.

Mais ce glissement a pour conséquence un glissement de sens majeur ; il a
transformé une formule existentielle hébraïque (“Celui qui fait être”) en un sujet
métaphysique : “Dieu”, un être suprême.

L’Islam insistant aussi sur l’unicité et la transcendance d’Allah, évitant les
représentations anthropomorphiques, il est nécessaire de se demander en quoi
YHWH diffère-t-il vraiment d’Allah ou du Dieu chrétien (hors Trinité).

Dans l’Islam, Allah vient de Al-Ilāh, “ le Dieu ” ; ce n’est donc pas un nom propre,
mais le nom du Dieu unique, au-dessus de tout autre. L’accent est mis sur l’unicité
radicale (tawḥīd) : Allah n’a ni associé, ni équivalent, ni incarnation possible : il est
le Créateur transcendant, sans intermédiaire, sans forme. Là où YHWH se manifeste
dans l’histoire d’un peuple, Allah se révèle par la Parole universelle du Coran,
adressée à toute l’humanité. Le musulman prononce ce nom (Allah) sans crainte,
car le prononcer n’est pas le posséder : c’est un acte de louange : le mot lui-même
devient prière

Le christianisme, avant même la Trinité, conserve la racine hébraïque du Dieu
biblique, mais l’oriente vers une relation filiale : Dieu est “ Père ”. Le rapport n’est
plus seulement celui de l’alliance (comme en Israël), ni de la soumission confiante



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 5

(comme en Islam), mais d’une intimité personnelle : un Dieu qui aime et se révèle
dans la proximité. Même si le christianisme hérite du YHWH d’Israël, il nomme Dieu
différemment : il le personnalise davantage, notamment à travers la figure du
Christ. La transcendance devient alors relationnelle, incarnée.

Nous pourrions alors nous demander pourquoi les traducteurs comme les rabbins
continuent à utiliser le terme “ Dieu ” !

Parce qu’à partir du moment où la tradition chrétienne s’est construite sur le texte
grec et latin, le mot Dieu est devenu le cadre conceptuel incontournable pour parler
du divin.

Les traducteurs modernes, même s’ils connaissent cette différence, gardent le mot
Dieu pour ne pas désorienter le lecteur – tout en sachant qu’il n’exprime pas
fidèlement le sens hébraïque de YHWH. De même pour les rabbins, notamment en
France, pays de tradition chrétienne, même si certaines traductions récentes
(comme celle de la Bible de Jérusalem annotée) essaie d’en tenir compte en
écrivant “L’Étant”.

La traduction d’André Chouraqui ne “traduit” pas : il reprend le terme “Elohim” tel
quel et plus curieusement il insère le mot “Adonaï” au-dessus du Tétragramme dont
les lettres sont coupées.

Ainsi, le mot “ Dieu ” est une interprétation, pas une traduction directe : il est un
choix, pas une évidence.

L’hébreu biblique utilise plusieurs noms – YHWH, Elohim, El Shaddaï, Adonaï, etc. –
chacun portant une nuance distincte : puissance, miséricorde, éternité, présence, …
Traduire tous ces noms par “ Dieu ” efface cette pluralité de sens et introduit un
concept monothéiste abstrait hérité du grec et du latin, pas forcément celui de
l’hébreu originel.

Cependant, si nous prenons en compte que Elohim peut signifier “ puissances ”, “
forces divines ”, ou même “ autorités ” et que YHWH, le Tétragramme, évoque
l’Être qui est, était et sera, une traduction plus littérale de3 ויַֹּאמֶר אֱלֹהִים יהְִי אוֹר ויַהְִי אוֹר
pourrait rendre “ Elohim dit : Que la lumière soit ”par “ Les puissances créatrices
dirent : Lumière, advient ” ou encore4 ּכיִּ יהְוהָ קַנאָּ שְׁמוֹ, אֵל קַנאָּ הוא “ YHWH est un Dieu
jaloux ”par “ L’Être qui est, exige une exclusivité d’alliance ”.



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 6

Et nous réalisons que sans le mot “ Dieu ”, on obtient un texte plus impersonnel,
presque cosmologique. C’est pourquoi, les commentateurs et les scribes ont rendu
le Tétragramme (יהוה) par Adonaï (“Mon Seigneur”), ce qui reste
anthropomorphique. Nous touchons au cœur même de la tension entre
transcendance et langage dans la tradition hébraïque.
Traduire Adonaï par “Mon Seigneur”, -revient à réintroduire une figure relationnelle
et hiérarchique alors que le Nom, à l’origine, n’est pas un “personnage”, mais un
principe d’être.

Voyons cela en profondeur, à la fois sur les plans linguistique, historique, et spirituel
:

Dans le judaïsme antique, le Nom יהוה était prononcé dans certaines circonstances,
notamment par le grand prêtre au Temple de Jérusalem, mais dès la destruction du
Temple (70 de notre ère), sa prononciation fut interdite.

Les raisons étaient multiples : Respect : le Nom désigne la Présence absolue,
impossible à circonscrire par un son mais aussi Crainte : on voulait éviter toute
profanation du Nom ineffable et surtout Secret : on considérait que le Nom
exprimait un niveau de réalité inaccessible au langage humain.

Dès lors, lorsqu’on lisait la Torah, chaque fois qu’apparaissait יהוה, on ne le
prononçait pas – on disait à la place ָאֲדֹני (Adonaï), qui signifie littéralement “mes
seigneurs” (pluriel de respect) qui vient de la racine א-ד-נ (adon), “seigneur, maître”
et désigne un rapport de seigneurie, d’autorité.

Il fut choisi, non pour son contenu théologique, mais pour sa fonction linguistique :
offrir un mot lisible à haute voix là où le Nom divin était imprononçable. C’est donc
à l’origine un masque liturgique, un signal de lecture, pas une équivalence
sémantique.

Les traducteurs grecs et latins ne savaient pas que “Adonaï” n’était pas une
traduction, mais une substitution de lecture et ils ont donc traduit littéralement :

“Adonaï” → “Kyrios” (Seigneur) → “Dominus” → “Seigneur / Dieu”.�

C’est ainsi que le substitut est devenu le nom.

Nous avons ainsi perdu la neutralité ontologique du Nom



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 7

Le Tétragramme יהוה exprime un verbe d’être, pas un titre de domination.
Mais “Adonaï” suppose une relation hiérarchique : un supérieur (le Seigneur) et un
inférieur (le serviteur).

Le langage du code et de la crainte remplace celui de la présence et du devenir.

Et aussi perdu l’importance de « nommer » dans la création, dans la relation avec la
transcendance, dans la  » nomination d’un enfant etc.

Si le Nom (shem, שֵׁם) est si central dans la Bible, c’est que nommer, c’est faire
exister. Nommer, dans la tradition hébraïque, n’est pas simplement un acte
linguistique : c’est un acte créateur, relationnel et ontologique.

C’est un axe majeur de la pensée biblique et kabbalistique : le pouvoir du Nom
comme pont entre le monde et la transcendance.

Dans5 la Genèse, la création se fait par la parole : ויַֹּאמֶר אֱלֹהִים – Vayomer Elohim –
“Et Elohim dit…” Dire, c’est faire être : Que la lumière soit – et la lumière fut.

Autrement dit, le langage précède la matière. Le réel se manifeste dans l’espace du
nom prononcé. C’est le premier lien entre parole et existence.

Immédiatement après6, c’est l’humain qui nomme : “Et l’humain donna des noms à
tous les animaux…”. Ce passage est fondamental : le premier acte créateur confié à
l’humain n’est pas de travailler, mais de nommer. Cela signifie reconnaître la
singularité de chaque être, participer à la création en la rendant dicible, établir un
lien de conscience entre l’humain et le monde.

Nommer, c’est faire passer du chaos au cosmos, du silence à la relation.

Alors, comment nommer la transcendance ? Nous avons vu que le Tétragramme
est le Nom qui ne peut être prononcé. C’est le sommet du paradoxe : la יהוה
transcendance doit être nommée, pour être en relation, mais ne peut l’être, car tout
nom la limite. Alors comment nommer le sans-nom.

Le fait même d’avoir un Nom pour la Présence (“le Nom”, HaShem) est une façon
de reconnaître son in-nommabilité. ; on la nomme en disant qu’elle ne peut être
nommée. “Ceci est mon Nom pour toujours” 7 – mais ce Nom est justement formé
de lettres qu’on ne prononce pas.



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 8

Dans la mystique hébraïque, cela signifie que nommer la transcendance, c’est
ouvrir un espace de relation, mais ne pas prononcer, c’est préserver son infinité. Le
Nom devient interface entre silence et parole, entre être et devenir. Alors nommer
un enfant, c’est l’inscrire dans l’être. Dans la tradition hébraïque, donner un nom à
un enfant n’est pas un simple repère social ,c’est l’acte de naissance spirituel.

“Et elle appela son nom…”8

Chaque nom biblique contient un verbe ou un sens, souvent une allusion à la
destinée. Trois exemples :

Isaac (יִצחְָק) : “il rira” → la joie de la promesse.
Samuel ( שְׁמואֵּל ) : “entendu par El” → reconnaissance d’une prière exaucée.
Moïse (מֹשֶׁה) : “tiré des eaux” → son destin déjà inscrit.

Mais, parfois des noms ne conviennent pas au projet qui est assigné à leur porteur :

Avram deviendra Avraham (ָאַברְם ) et Saraï, Sarah (ָשָׂרה) pour devenir capable
de procréer ensemble.
Yaakov deviendra Israël pour fonder les bases d’un peuple Saint.

Le nom contient une vibration, une direction intérieure. Nommer, c’est inscrire dans
le devenir une identité en relation avec le monde et la Présence et donc signifier le
lien entre humain et transcendance.

Traditionnellement, le nom est reçu, non inventé. Il est révélé par un événement, un
rêve, une intuition. C’est une manière de dire : la vie qui vient a un sens avant moi.
Le nom ne crée pas la personne, mais la relie à sa source.

La Kabbale perçoit le nom comme structure du monde car dans la mystique
hébraïque, tout ce qui existe a un Nom divin, une “racine de lettres” ce qui le
confirme dans l’être. Ce Nom n’est pas arbitraire : il exprime la vibration originelle
qui soutient la chose.

“Par les lettres du Nom, le monde fut créé.”9.

Ainsi nommer une chose, c’est toucher sa racine spirituelle et mal nommer, c’est
dérégler la relation au réel.

Le langage n’est donc pas décoratif : il est spirituellement opérant.



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 9

Alors, pourquoi un tel anthropomorphisme de la transcendance dans les traductions
de la Torah ? C’est un des points les plus délicats de la théologie biblique et de la
traduction des textes sacrés : comment parler d’une relation avec Dieu sans
retomber dans une image humaine ?

En lisant la Torah (ou le Tanakh en général), nous rencontrons souvent ce genre
d’expressions :

Dieu parle, voit, entend, sent.
Dieu est jaloux, colérique, repentant, compatissant.
Dieu marche dans le jardin d’Éden, descend au Sinaï, etc.

Ces descriptions, prises littéralement, semblent attribuer à la transcendance divine
des émotions et des comportements humains, ce qui paraît contradictoire avec
l’idée d’une entité infinie, sans forme, immuable, au-delà du temps et de la matière.
Plusieurs raisons historiques, linguistiques et théologiques expliquent cela.

En effet, non seulement le langage humain est limité et la Torah parle aux hommes
dans le langage des hommes. (Les Sages juifs eux-mêmes (par exemple Maïmonide
dans le Guide des Égarés) insistent sur le fait que “ La Torah parle selon le langage
des fils d’Adam ”10 en utilisant des images compréhensibles pour exprimer des
réalités spirituelles qui dépassent le langage humain.

Ainsi, quand il est dit que “ Dieu est en colère ”, cela signifie que le comportement
des humains entraîne une conséquence négative dans l’ordre moral ou spirituel du
monde , pas que Dieu ait une émotion fluctuante comme un être humain.

L’anthropomorphisme permet une relation vivante entre l’homme et la
transcendance, donc une pédagogie de proximité. Une entité purement abstraite,
métaphysique, inaccessible, serait difficile à aimer, à craindre ou à servir. Le texte
la présente donc dans une forme relationnelle : Il aime, Il se réjouit, Il s’attriste –
pour éveiller la conscience morale et affective du lecteur.

Quand la Torah dit que “Dieu entend le cri du pauvre” ou “écoute la prière d’Israël”,
il ne s’agit pas d’un acte auditif, mais d’un langage symbolique pour dire que le
juste, le vrai, le souffrant ne sont pas perdus dans le vide. “ Dieu entend ” signifie :
le sens moral du monde répond. Ce qui est juste, ce qui est cri, ce qui est prière
trouve un écho dans l’ordre du réel. Autrement dit, le bien n’est pas absurde : il
résonne, même si l’on ignore comment.



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 10

Dans la prière, ce n’est pas forcément “Dieu” qui change, c’est l’homme qui devient
capable d’entendre sa propre parole autrement. Le fait de prier, de parler à plus
grand que soi, crée une relation intérieure : un espace où quelque chose répond,
non pas un être qui écoute, mais une présence qui se révèle dans le dialogue.

Les Sages disent souvent que Dieu est « chomea tefila » celui qui accueille la prière.
Mais cette écoute n’est pas psychologique : elle est ontologique. Elle signifie que la
parole adressée, même dans le vide, crée du lien, du sens, du tikkoun (réparation).
Le Dieu d’Israël est un Dieu de relation, non de perception.

Beaucoup de formulations anthropomorphiques sont amplifiées par les traductions,
surtout lorsqu’elles passent par des langues et des cultures différentes :

L’hébreu biblique est hautement symbolique et concret. Par exemple, ‘af (אַף)
veut dire à la fois nez et colère. Donc “ la colère de Dieu s’enflamme ” est
littéralement “ son nez brûle ” : c’est une image corporelle, pas une émotion
au sens moderne. On retrouve cette expression dans le langage populaire en
français quand on dit : “ j’ai la moutarde qui me monte au nez”.
Les traducteurs grecs (Septante), latins (Vulgate) ou modernes ont souvent
figé ces images dans un langage psychologique, accentuant l’idée d’un Dieu “
émotionnel ”.

Les penseurs médiévaux ont cherché à dépouiller la lecture littérale de ses
éléments humains :

Maïmonide (Rambam) affirme que Dieu n’a ni corps ni passions. Tous les
attributs anthropomorphiques sont métaphoriques : ils désignent des effets
perçus par les humains, non des états de Dieu.
Nahmanide (Ramban) ou le Zohar (kabbale) reconnaissent que ces expressions
décrivent des modalités d’action divine ( sefirot, attributs, énergies, et nous
reviendrons dans un prochain article sur cette notion de “sefira”) mais non
l’essence divine elle-même.

Ainsi, parler de “ colère divine ” revient à décrire une manifestation de justice dans
le monde, tandis que “ miséricorde ” exprime une manifestation de bonté, toutes
deux issues d’un même principe transcendant et unifié. Dire que “Dieu entend les
prières” semble, à première vue, anthropomorphique, comme si Dieu avait des
oreilles, une volonté, une émotion. Mais dans la tradition juive (et aussi dans la
philosophie religieuse moderne), cette expression n’est pas littérale : elle traduit



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 11

une expérience humaine de la relation plutôt qu’une réalité physique.

Le judaïsme réformé / libéral, né au XIXᵉ siècle en Allemagne, ne nie pas la
tradition, mais cherche à réinterpréter le langage religieux à la lumière de la
modernité. Ainsi, YHWH n’est plus nécessairement une entité personnelle, mais un
symbole qui inspire la morale, la justice et la dignité humaine.

Il parle souvent de “Dieu comme idéal” plutôt que d’un être surnaturel et le
tétragramme devient une métaphore du mystère du monde, de la présence du
bien, de la quête de sens. Ainsi, ne pas le prononcer garde son sens : non par
crainte, mais parce que ce Nom représente ce qui échappe à toute définition. Dans
les liturgies libérales, on dit encore Adonaï ou Hachem, mais ces mots renvoient
moins à une transcendance surnaturelle qu’à une source morale universelle. YHWH
signifie l’appel à rendre la création plus juste, non pas un maître céleste, mais le
principe du devenir vers le bien.

Les juifs laïcs, souvent attachés à la culture juive plutôt qu’à la foi, voient dans
YHWH un symbole identitaire et une création poétique de l’humanité. Ils
considèrent le Nom comme le mot par lequel un peuple ancien a dit le mystère du
monde. YHWH exprime une intuition fondatrice qu’il existe dans le réel quelque
chose qui dépasse la simple survie ou la force. L’imprononçabilité du Nom devient
alors un geste de respect envers la mémoire collective, une manière de dire : nos
ancêtres ont nommé ce qu’ils ne pouvaient saisir, et c’est cette pudeur même qui
nous fonde.

Dans cette vision, YHWH devient un symbole de la conscience humaine, de son
aspiration au sens et à la justice, même sans croyance religieuse.

Certains penseurs juifs athées (comme Spinoza, Levinas à certains égards, ou des
figures modernes comme André Comte-Sponville, d’inspiration juive laïque) voient
dans YHWH une figure linguistique du mystère de l’être. Le tétragramme peut être
lu comme une métaphore de l’Être lui-même, une formule de l’infini sans visage.Ne
pas prononcer le Nom, c’est reconnaître que le langage ne possède pas le réel, que
le sacré naît justement du non-dit. Chez eux, YHWH n’est pas un Dieu, mais le mot
du silence, la limite du discours humain. Des penseurs comme Levinas, Heschel ou
Rosenzweig diraient que “Dieu entend les prières” signifie qu’il existe, au cœur du
réel, une dimension de responsabilité et d’écoute que la prière actualise. Autrement
dit, “Dieu” n’est pas celui qui entend quelque chose, mais l’acte même de l’écoute
infinie. “Dieu entend” = le monde n’est pas muet au cri de l’humain.



« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 12

C’est ainsi que l’imprononçabilité du tétragramme, loin d’être un refus de “ Dieu ”
ou une simple règle religieuse, incarne l’un des gestes les plus profonds du
judaïsme : reconnaître que le mystère de l’Être échappe au pouvoir des mots.

YHWH – ce verbe d’“être” inachevé – n’est pas un nom qu’on puisse saisir, mais un
souffle, une présence en devenir. En refusant de le prononcer, la tradition ne nie
pas Dieu : elle protège le mystère de toute appropriation, de toute réduction à
l’humain, à l’image, au dogme. Ce silence est un acte de foi, mais aussi de lucidité :
il marque la frontière entre le langage humain et ce qui le dépasse. Nommer sans
prononcer, c’est reconnaître que la relation avec le divin, ou avec le sens, ne passe
pas par la possession, mais par la disponibilité, l’écoute et la retenue.

Nous avons au terme de ce parcours compris que dans le judaïsme ancien comme
dans ses formes modernes, l’imprononçabilité de YHWH devient le signe d’une
sagesse : celle d’un peuple qui, depuis les origines, sait que le plus haut des noms
se dit en silence.

________________________________

Notes :

la Septante, traduction en Grec de la Torah au IIIe s. avant l’ère commune à1.
Alexandrie. ↩︎
la Vulgate, réalisée par Jérôme à la fin du IVème siècle de l’ère commune ↩︎2.
Genèse 1.3 ↩︎3.
Exode 20.4 ׁמַיִם מִמַּעַל, ואֲַשֶׁר באָָּרץֶ מִתָּחַת–ואֲַשֶׁר .4לֹא-תעֲַשֶׂה לךְָ פסֶֶל, וכְלָ-תְּמונּהָ, אֲשֶׁר בשַָּּ
︎↩ במַַּּיִם, מִתַּחַת לאָָרץֶ. ד לֹא-תשְִׁתַּחֲוהֶ להֶָם, ולְֹא תעָָבדְֵם
Bereshit 1 http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_1.aspx ↩︎5.
Bereshit2.19 ↩︎6.
Exode 3:15 ↩︎7.
Genèse 4:25, 16:11, 21:3) ↩︎8.
Sefer Yetsira, I, 1 ↩︎9.
Berakhot 31b ↩︎10.

Auteur/autrice

http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_3.aspx
http://sefarim.fr/Pentateuque_Exode_20_4.aspx
http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_1.aspx


« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 13

Jean-Michel Maigne

https://www.aa-cercleetude.fr/index.php/author/jmmaigne/

