L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Crois-tu en Dieu ? Oui j'y crois passionnément, beaucoup, un peu, pas du
tout.

Dieu est-il bon ou le mal est-il Eémanation de Dieu.

Ces thématiques ont animé bien des discussions lors des repas en famille
ou entre amis.

Et si les Juifs ne se posaient pas la question de “ Dieu ”?
Et si le judaisme n’était méme pas monothéiste ?

Le terme francais “ Dieu ” vient du latin Deus, lui-méme issu du grec Theos, et ces
deux mots remontent a la racine indo-européenne deiwos, qui signifie “ lumineux,
céleste », apparentée a dyeu (“briller”, “jour”).

Cette racine a donné:

» Zeus en grec, Jupiter (Dyeu-pater, “pere lumineux”) en latin, Deva en sanskrit
(d’ou “divin"),
e Tiwaz ou Tyr en germanique, et donc Dieu en francais.

Autrement dit le mot “ Dieu ” vient du champ sémantique de la lumiere céleste, du
ciel clair, et désigne a I'origine une divinité parmi d’autres, un étre personnel du
panthéon indo-européen.

Dans les sociétés paiennes, le “ divin ” s’exprimait par la multiplicité des noms et
des figures. Dans les mondes grec, romain, celte, nordique, égyptien, etc., le “dieu”
n'est pas d’abord un étre absolu ; c’est une puissance, une présence localisée.

Les mots grec Theos, latin deus, ou indo-européen deiwos évoquent donc non
seulement la brillance du ciel, la force de la lumiere ou du tonnerre, mais aussi
toute énergie vivante perceptible dans la nature ou la société.

Chaque dieu incarne une fonction vitale : fertilité, guerre, mer, amour, moisson,
inspiration, etc. On ne sépare pas la transcendance du monde ; elle habite le
monde.

Ainsi :

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 1



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

e Zeus n'est pas “le Créateur” mais la souveraineté céleste.
e Aphrodite n’est pas “lI'amour” abstrait mais la for
» Apollon : la lumiére ordonnatrice et la mesure.

Les dieux sont les noms du réel vivant, non des individus surnaturels isolés. Dans
toutes les religions paiennes, le nom du dieu est magique et opérant : dire son nom,
c’'est invoquer la puissance qu'il désigne.

Le nom n’est pas seulement une étiquette ; il ouvre une présence.

« En Egypte, connaitre le vrai nom d’un dieu, c’est avoir accés a sa force.
(Isis obtient le pouvoir de Ré en lui arrachant son nom secret.)

» Chez les Grecs, epiklésis (I'épithete) précise I'aspect du dieu qu’on appelle :
Zeus Xenios protege I'étranger, Zeus Keraunios frappe de la foudre.

* Dans le monde celtique, les divinités sont multiplement nommées selon les
lieux ; chaque toponyme conserve une facette du sacré.

Ainsi, nommer c’est relier : la parole crée le contact entre I’humain et la puissance.

Le paganisme ne connait pas la séparation radicale entre créateur et création : le
divin est immanent, tissé dans les forces du monde. C’est pourguoi la pluralité des
dieux n’est pas contradiction, mais polymorphie de I'unique énergie vitale.

Le Theos grec, avant d’'étre personnifié, désigne souvent le mystéere du destin, du
souffle, de la mesure cosmique : les Stoiciens diront : Zeus = Logos ; les Néo-
platoniciens : les dieux sont les noms de I’'lUn manifesté.

Autrement dit, le paganisme n’est pas forcément polythéiste au sens naif, mais
poly-nomique : plusieurs noms, plusieurs acces a la méme puissance du réel.

Nommer I’"humain c’est la continuité du méme acte. Dans ce contexte, donner un
nom a un enfant, a une cité, a un lieu, c’est le lier a une puissance divine.

* Le nom place I'enfant sous la protection ou la vibration d’un dieu.

» Dans Rome, le nomen et le praenomen étaient chargés d'ancestralité et de
fonction spirituelle.

* Chez les Celtes ou les Germains, le nom portait la force du clan et de la nature
environnante.

Pour eux, nommer, c’est donc ancrer la vie dans le réseau du sacré. Nous verrons

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 2



@ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

plus tard I'importance ontologique de “ nommer ” dans le judaisme.
Le probléme : ce mot ne correspond pas a YHWH

L'hébraisme hérite de ce monde mais le transcende : '« Un Transcendant ” n’abolit
pas la pluralité ; il I'intériorise. La Parole devient I'acte méme du réel : non plus
nommer des dieux, mais nommer le monde au Nom de I'Etre.

Le Tétragramme (quatre lettres) nin' - YHWH - est le Nom propre de la Présence,
mais aussi une formule linguistique énigmatique qui se compose des lettres :

1 (Yod) — n (He) — 1 (Vav) — n (He)

Il ne se prononce jamais dans la liturgie : on le remplace par Adonai (“Mon
Seigneur”) ou parfois par HaShem (“Le Nom”) dans le langage vernaculaire. Mais
dans le texte biblique, ce hom est bien distinct de Elohim :

» Elohim désigne la puissance créatrice, les forces de la nature, la justice.
* YHWH désigne la présence immanente, la relation, la fidélité.

Ce Nom nin est une forme mystérieuse dérivée du verbe n'n — “étre, devenir,
advenir.” Mais grammaticalement, il ne correspond a aucune forme verbale connue
en hébreu biblique. C'est comme si le texte avait fusionné trois temps du verbe étre

n'n (hayah) — il était nin (hoveh) — il est n'nr (yihyeh) — il sera

D’ou l'interprétation classique : YHWH = “Celui qui était, est et sera.” Mais plus
littéralement encore, c’est une forme inachevée - un verbe suspendu - comme si le
Nom signifiait “ll est en train d’étre”, ou “L'Etre qui advient.”

Quand les premiers traducteurs juifs ont voulu rendre le texte hébreu en grec?, ils
ont cherché un équivalent pour YHWH, le Nom ineffable. Mais dans leur langue, il
n’'existait pas de mot neutre pour désigner la Présence transcendante de I’"hébreu.
Ils ont donc choisi kOpLo¢ (Kyrios), qui signifie Seigneur, pour éviter de prononcer le
Nom.

Plus tard, les premiers chrétiens, traduisant en latin?, ont remplacé Kyrios par
Dominus (Seigneur) et Elohim (le pluriel de El, “puissance”) par Deus (Dieu).

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 3



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

C’est la que le mot Deus (et donc Dieu) a été importé dans la traduction biblique.
Nous pouvons évoquer trois raisons principales a ce choix :

Un respect du Nom ineffable car dans la tradition juive, on ne prononcait jamais
YHWH. Les traducteurs ont donc choisi un substitut fonctionnel, pas une
équivalence sémantique. Dire “le Seigneur” ou “Dieu” permettait d’éviter de
prononcer le Nom.

Une adaptation culturelle car les traducteurs vivaient dans un monde hellénistique
imprégné de la pensée grecque. Le concept de Theos (un étre supréme, personnel,
intelligent) semblait correspondre au Dieu biblique mais c’est une assimilation
conceptuelle, pas une traduction littérale.

Une continuité religieuse : quand le christianisme a émergé, il s’est approprié les
Ecritures hébraiques en les lisant a travers le grec. Le mot Theos / Deus / Dieu est
devenu le nom propre du divin unique, et le Tétragramme a disparu sous cette
traduction.

Mais ce glissement a pour conséquence un glissement de sens majeur ; il a
transformé une formule existentielle hébraique (“Celui qui fait étre”) en un sujet
métaphysique : “Dieu”, un étre supréme.

L'lslam insistant aussi sur l'unicité et la transcendance d’Allah, évitant les
représentations anthropomorphiques, il est nécessaire de se demander en guoi
YHWH differe-t-il vraiment d’Allah ou du Dieu chrétien (hors Trinité).

Dans l'lslam, Allah vient de Al-llah, “ le Dieu ” ; ce n’est donc pas un nom propre,
mais le nom du Dieu unique, au-dessus de tout autre. L'accent est mis sur 'unicité
radicale (tawhid) : Allah n’a ni associé, ni équivalent, ni incarnation possible : il est
le Créateur transcendant, sans intermédiaire, sans forme. La ou YHWH se manifeste
dans I'histoire d’'un peuple, Allah se révele par la Parole universelle du Coran,
adressée a toute I'"humanité. Le musulman prononce ce nom (Allah) sans crainte,
car le prononcer n’est pas le posséder : c’est un acte de louange : le mot lui-méme
devient priere

Le christianisme, avant méme la Trinité, conserve la racine hébraique du Dieu
biblique, mais I'oriente vers une relation filiale : Dieu est “ Pere ". Le rapport n'est
plus seulement celui de I'alliance (comme en Israél), ni de la soumission confiante

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 4



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

(comme en Islam), mais d’une intimité personnelle : un Dieu qui aime et se révele
dans la proximité. Méme si le christianisme hérite du YHWH d’Israél, il nomme Dieu
diffétremment : il le personnalise davantage, notamment a travers la figure du
Christ. La transcendance devient alors relationnelle, incarnée.

Nous pourrions alors nous demander pourquoi les traducteurs comme les rabbins
continuent a utiliser le terme “ Dieu ” !

Parce qu’a partir du moment ou la tradition chrétienne s’est construite sur le texte
grec et latin, le mot Dieu est devenu le cadre conceptuel incontournable pour parler
du divin.

Les traducteurs modernes, méme s’ils connaissent cette différence, gardent le mot
Dieu pour ne pas désorienter le lecteur - tout en sachant qu’il n'exprime pas
fidelement le sens hébraique de YHWH. De méme pour les rabbins, notamment en
France, pays de tradition chrétienne, méme si certaines traductions récentes
(comme celle de la Bible de Jérusalem annotée) essaie d’en tenir compte en
écrivant “L’'Etant”.

La traduction d’André Chouraqui ne “traduit” pas : il reprend le terme “Elohim” tel
quel et plus curieusement il insere le mot “Adonai” au-dessus du Tétragramme dont
les lettres sont coupées.

Ainsi, le mot “ Dieu ” est une interprétation, pas une traduction directe : il est un
choix, pas une évidence.

L’hébreu biblique utilise plusieurs noms - YHWH, Elohim, El Shaddai, Adonai, etc. -
chacun portant une nuance distincte : puissance, miséricorde, éternité, présence, ...
Traduire tous ces noms par “ Dieu ” efface cette pluralité de sens et introduit un
concept monothéiste abstrait hérité du grec et du latin, pas forcément celui de
I’hébreu originel.

Cependant, si nous prenons en compte que Elohim peut signifier “ puissances ”, “
forces divines ", ou méme “ autorités ” et que YHWH, le Tétragramme, évogue
I’Etre qui est, était et sera, une traduction plus littérale de? 1ix MNP D7 NN
pourrait rendre “ Elohim dit : Que la lumiére soit "par “ Les puissances créatrices
dirent : Lumiére, advient ” ou encore* Nin N7 78 ,iny Nag it 2 “ YHWH est un Dieu
jaloux "par “ L’Etre qui est, exige une exclusivité d’alliance ".

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 5



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Et nous réalisons que sans le mot “ Dieu ", on obtient un texte plus impersonnel,
presque cosmologique. C'est pourquoi, les commentateurs et les scribes ont rendu
le Tétragramme (ni1n') par Adonai (“Mon Seigneur”), ce qui reste
anthropomorphique. Nous touchons au coeur méme de la tension entre
transcendance et langage dans la tradition hébraique.

Traduire Adonai par “Mon Seigneur”, -revient a réintroduire une figure relationnelle
et hiérarchique alors que le Nom, a l'origine, n’est pas un “personnage”, mais un
principe d’étre.

Voyons cela en profondeur, a la fois sur les plans linguistique, historique, et spirituel

Dans le judaisme antique, le Nom nin était prononcé dans certaines circonstances,
notamment par le grand prétre au Temple de Jérusalem, mais des la destruction du
Temple (70 de notre ere), sa prononciation fut interdite.

Les raisons étaient multiples : Respect : le Nom désigne la Présence absolue,
impossible a circonscrire par un son mais aussi Crainte : on voulait éviter toute
profanation du Nom ineffable et surtout Secret : on considérait que le Nom
exprimait un niveau de réalité inaccessible au langage humain.

Des lors, lorsqu’on lisait la Torah, chaque fois qu’apparaissait nin', on ne le
prononcait pas - on disait a la place 1Ty (Adonai), qui signifie littéralement “mes

seigneurs” (pluriel de respect) qui vient de la racine 1-1-x (adon), “seigneur, maitre”
et désigne un rapport de seigneurie, d'autorité.

Il fut choisi, non pour son contenu théologique, mais pour sa fonction linguistique :
offrir un mot lisible a haute voix la ou le Nom divin était imprononcable. C'est donc
a I'origine un masque liturgique, un signal de lecture, pas une équivalence
sémantique.

Les traducteurs grecs et latins ne savaient pas que “Adonai” n’était pas une
traduction, mais une substitution de lecture et ils ont donc traduit littéralement :

“Adonai” = “Kyrios” (Seigneur) = “Dominus” = “Seigneur / Dieu”.[]
C’est ainsi que le substitut est devenu le nom.

Nous avons ainsi perdu la neutralité ontologique du Nom

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 6



@ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Le Tétragramme nin' exprime un verbe d’'étre, pas un titre de domination.
Mais “Adonai” suppose une relation hiérarchique : un supérieur (le Seigneur) et un
inférieur (le serviteur).

Le langage du code et de la crainte remplace celui de la présence et du devenir.

Et aussi perdu I'importance de « nommer » dans la création, dans la relation avec la
transcendance, dans la » nomination d'un enfant etc.

Si le Nom (shem, nv) est si central dans la Bible, c’est que nommer, c’est faire
exister. Nommer, dans la tradition hébraique, n’est pas simplement un acte
linguistique : c’est un acte créateur, relationnel et ontologique.

C’est un axe majeur de la pensée bibligue et kabbalistique : le pouvoir du Nom
comme pont entre le monde et la transcendance.

Dans’ la Genése, la création se fait par la parole : n'n7y "1« - Vayomer Elohim -
“Et Elohim dit...” Dire, c’est faire étre : Que la lumiére soit - et la lumiére fut.

Autrement dit, le langage précede la matiere. Le réel se manifeste dans I'espace du
nom prononcé. C'est le premier lien entre parole et existence.

Immédiatement aprés®, c’est I'humain qui nomme : “Et I’'hnumain donna des noms a
tous les animaux...”. Ce passage est fondamental : le premier acte créateur confié a
I’'humain n’est pas de travailler, mais de nommer. Cela signifie reconnaitre la
singularité de chaque étre, participer a la création en la rendant dicible, établir un
lien de conscience entre I’humain et le monde.

Nommer, c’est faire passer du chaos au cosmos, du silence a la relation.

Alors, comment nommer la transcendance ? Nous avons vu que le Tétragramme
nin' est le Nom qui ne peut étre prononcé. C'est le sommet du paradoxe : la
transcendance doit étre nommée, pour étre en relation, mais ne peut I'étre, car tout
nom la limite. Alors comment nommer le sans-nom.

Le fait méme d’avoir un Nom pour la Présence (“le Nom”, HaShem) est une facon
de reconnaitre son in-nommabilité. ; on la nomme en disant qu’elle ne peut étre
nommée. “Ceci est mon Nom pour toujours” * - mais ce Nom est justement formé
de lettres qu’on ne prononce pas.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 7



@ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Dans la mystigue hébraique, cela signifie que nommer la transcendance, c’est
ouvrir un espace de relation, mais ne pas prononcer, c’'est préserver son infinité. Le
Nom devient interface entre silence et parole, entre étre et devenir. Alors nommer
un enfant, c’est I'inscrire dans I’étre. Dans la tradition hébraique, donner un nom a
un enfant n’est pas un simple repere social ,c’est I'acte de naissance spirituel.

“Et elle appela son nom..."*®

Chaque nom biblique contient un verbe ou un sens, souvent une allusion a la
destinée. Trois exemples :

e [saac (j7ny!) : “il rira” — la joie de la promesse.
e Samuel ('7xinY ) : “entendu par EI” - reconnaissance d’une priére exaucée.
» Moise (nwn) : “tiré des eaux” — son destin déja inscrit.

Mais, parfois des noms ne conviennent pas au projet qui est assigné a leur porteur :

» Avram deviendra Avraham (n)ax ) et Sarai, Sarah (nQw) pour devenir capable
de procréer ensemble.
» Yaakov deviendra Israél pour fonder les bases d’un peuple Saint.

Le nom contient une vibration, une direction intérieure. Nommer, c’est inscrire dans
le devenir une identité en relation avec le monde et la Présence et donc signifier le
lien entre humain et transcendance.

Traditionnellement, le nom est recu, non inventé. Il est révélé par un événement, un
réve, une intuition. C'est une maniere de dire : la vie qui vient a un sens avant moi.
Le nom ne crée pas la personne, mais la relie a sa source.

La Kabbale percoit le nom comme structure du monde car dans la mystique
hébraique, tout ce qui existe a un Nom divin, une “racine de lettres” ce qui le
confirme dans I'étre. Ce Nom n’est pas arbitraire : il exprime la vibration originelle
qui soutient la chose.

“Par les lettres du Nom, le monde fut créé.”®.

Ainsi nommer une chose, c’est toucher sa racine spirituelle et mal nommer, c’'est
dérégler la relation au réel.

Le langage n’est donc pas décoratif : il est spirituellement opérant.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 8



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Alors, pourquoi un tel anthropomorphisme de la transcendance dans les traductions
de la Torah ? C’est un des points les plus délicats de la théologie biblique et de la
traduction des textes sacrés : comment parler d’une relation avec Dieu sans
retomber dans une image humaine ?

En lisant la Torah (ou le Tanakh en général), nous rencontrons souvent ce genre
d'expressions :

e Dieu parle, voit, entend, sent.
» Dieu est jaloux, colérique, repentant, compatissant.
« Dieu marche dans le jardin d’Eden, descend au Sinai, etc.

Ces descriptions, prises littéralement, semblent attribuer a la transcendance divine
des émotions et des comportements humains, ce qui parait contradictoire avec
I'idée d’une entité infinie, sans forme, immuable, au-dela du temps et de la matiere.
Plusieurs raisons historiques, linguistiques et théologiques expliquent cela.

En effet, non seulement le langage humain est limité et la Torah parle aux hommes
dans le langage des hommes. (Les Sages juifs eux-mémes (par exemple Maimonide
dans le Guide des Egarés) insistent sur le fait que “ La Torah parle selon le langage
des fils d’Adam "*° en utilisant des images compréhensibles pour exprimer des
réalités spirituelles qui dépassent le langage humain.

Ainsi, quand il est dit que “ Dieu est en colere ”, cela signifie que le comportement
des humains entraine une conséquence négative dans I'ordre moral ou spirituel du
monde , pas que Dieu ait une émotion fluctuante comme un étre humain.

L’anthropomorphisme permet une relation vivante entre I'"homme et la
transcendance, donc une pédagogie de proximité. Une entité purement abstraite,
métaphysique, inaccessible, serait difficile a aimer, a craindre ou a servir. Le texte
la présente donc dans une forme relationnelle : Il aime, Il se réjouit, Il s’attriste -
pour éveiller la conscience morale et affective du lecteur.

Quand la Torah dit que “Dieu entend le cri du pauvre” ou “écoute la priere d’lsraél”,
il ne s’agit pas d’un acte auditif, mais d’un langage symbolique pour dire que le
juste, le vrai, le souffrant ne sont pas perdus dans le vide. “ Dieu entend ” signifie :
le sens moral du monde répond. Ce qui est juste, ce qui est cri, ce qui est priere
trouve un écho dans I'ordre du réel. Autrement dit, /e bien n’est pas absurde : il
résonne, méme si I'on ignore comment.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 9



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

Dans la priere, ce n'est pas forcément “Dieu” qui change, c’est I'hnomme qui devient
capable d’entendre sa propre parole autrement. Le fait de prier, de parler a plus
grand que soi, crée une relation intérieure : un espace ou quelque chose répond,
non pas un étre qui écoute, mais une présence qui se révele dans le dialogue.

Les Sages disent souvent que Dieu est « chomea tefila » celui qui accueille la priere.
Mais cette écoute n’est pas psychologique : elle est ontologique. Elle signifie que la
parole adressée, méme dans le vide, crée du lien, du sens, du tikkoun (réparation).
Le Dieu d’Israél est un Dieu de relation, non de perception.

Beaucoup de formulations anthropomorphigues sont amplifiées par les traductions,
surtout lorsqu’elles passent par des langues et des cultures différentes :

» L’hébreu bibligue est hautement symbolique et concret. Par exemple, ‘af (qx)
veut dire a la fois nez et colére. Donc “ la colere de Dieu s’enflamme " est
littéralement “ son nez brile " : c’est une image corporelle, pas une émotion
au sens moderne. On retrouve cette expression dans le langage populaire en
francais quand on dit : “ j'ai la moutarde qui me monte au nez”.

e Les traducteurs grecs (Septante), latins (Vulgate) ou modernes ont souvent
figé ces images dans un langage psychologique, accentuant I'idée d’'un Dieu “
émotionnel ”.

Les penseurs médiévaux ont cherché a dépouiller la lecture littérale de ses
éléments humains :

* Maimonide (Rambam) affirme que Dieu n’a ni corps ni passions. Tous les
attributs anthropomorphiques sont métaphoriques : ils désignent des effets
percus par les humains, non des états de Dieu.

« Nahmanide (Ramban) ou le Zohar (kabbale) reconnaissent que ces expressions
décrivent des modalités d’action divine ( sefirot, attributs, énergies, et nous
reviendrons dans un prochain article sur cette notion de “sefira”) mais non
I’essence divine elle-méme.

Ainsi, parler de “ colere divine " revient a décrire une manifestation de justice dans
le monde, tandis que “ miséricorde ” exprime une manifestation de bonté, toutes
deux issues d’'un méme principe transcendant et unifié. Dire que “Dieu entend les
prieres” semble, a premiere vue, anthropomorphique, comme si Dieu avait des
oreilles, une volonté, une émotion. Mais dans la tradition juive (et aussi dans la
philosophie religieuse moderne), cette expression n’est pas littérale : elle traduit

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 10



L-QJ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

une expérience humaine de la relation plutét qu’une réalité physique.

Le judaisme réformé / libéral, né au XIXe siecle en Allemagne, ne nie pas la
tradition, mais cherche a réinterpréter le langage religieux a la lumiere de la
modernité. Ainsi, YHWH n’est plus nécessairement une entité personnelle, mais un
symbole qui inspire la morale, la justice et la dignité humaine.

Il parle souvent de “Dieu comme idéal” plutét que d'un étre surnaturel et le
tétragramme devient une métaphore du mystere du monde, de la présence du
bien, de la quéte de sens. Ainsi, ne pas le prononcer garde son sens : non par
crainte, mais parce que ce Nom représente ce qui échappe a toute définition. Dans
les liturgies libérales, on dit encore Adonai' ou Hachem, mais ces mots renvoient
moins a une transcendance surnaturelle qu’a une source morale universelle. YHWH
signifie I'appel a rendre la création plus juste, non pas un maitre céleste, mais le
principe du devenir vers le bien.

Les juifs laics, souvent attachés a la culture juive plutét qu’a la foi, voient dans
YHWH un symbole identitaire et une création poétique de I'humanité. lls
considerent le Nom comme le mot par lequel un peuple ancien a dit le mystere du
monde. YHWH exprime une intuition fondatrice qu’il existe dans le réel quelque
chose qui dépasse la simple survie ou la force. L'imprononcabilité du Nom devient
alors un geste de respect envers la mémoire collective, une maniere de dire : nos
ancétres ont nommeé ce qu’ils ne pouvaient saisir, et c’est cette pudeur méme qui
nous fonde.

Dans cette vision, YHWH devient un symbole de la conscience humaine, de son
aspiration au sens et a la justice, méme sans croyance religieuse.

Certains penseurs juifs athées (comme Spinoza, Levinas a certains égards, ou des
figures modernes comme André Comte-Sponville, d’inspiration juive laique) voient
dans YHWH une figure linguistique du mystere de I'étre. Le tétragramme peut étre
lu comme une métaphore de I'Etre lui-méme, une formule de I'infini sans visage.Ne
pas prononcer le Nom, c’est reconnaitre que le langage ne possede pas le réel, gue
le sacré nait justement du non-dit. Chez eux, YHWH n’est pas un Dieu, mais le mot
du silence, la limite du discours humain. Des penseurs comme Levinas, Heschel ou
Rosenzweig diraient que “Dieu entend les prieres” signifie qu'il existe, au cceur du
réel, une dimension de responsabilité et d’écoute que la priere actualise. Autrement
dit, “Dieu” n’est pas celui qui entend quelque chose, mais I'acte méme de I'écoute
infinie. “Dieu entend” = le monde n’est pas muet au cri de I’humain.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 11



@ « Dieu ou pas Dieu, telle n'est pas la question. »

C’est ainsi que I'imprononcabilité du tétragramme, loin d’étre un refus de “ Dieu ”
ou une simple regle religieuse, incarne I'un des gestes les plus profonds du
judaisme : reconnaitre que le mystere de I'Etre échappe au pouvoir des mots.

YHWH - ce verbe d’“étre” inachevé - n’est pas un nom qu’on puisse saisir, mais un
souffle, une présence en devenir. En refusant de le prononcer, la tradition ne nie
pas Dieu : elle protege le mystere de toute appropriation, de toute réduction a
I’'humain, a I'image, au dogme. Ce silence est un acte de foi, mais aussi de lucidité :
il marque la frontieére entre le langage humain et ce qui le dépasse. Nommer sans
prononcer, c’'est reconnaitre que la relation avec le divin, ou avec le sens, ne passe
pas par la possession, mais par la disponibilité, I'écoute et la retenue.

Nous avons au terme de ce parcours compris que dans le judaisme ancien comme
dans ses formes modernes, I'imprononcabilité de YHWH devient le signe d'une
sagesse : celle d’'un peuple qui, depuis les origines, sait que le plus haut des noms
se dit en silence.

Notes :

1. la Septante, traduction en Grec de la Torah au llle s. avant I’ere commune a
Alexandrie. €

2. la Vulgate, réalisée par Jérébme a la fin du IVeme siecle de I'ere commune ¢«
3. Genese 1.3 ¢
4. Exode 20.4 "w¥I-NDRN YIND WXL L7YAN DMWY WY ,NHNN-721,709 17 nYuN-N7
DTN X7 ,D07 NIDNYN-N7 T.YIN7 NDAN ,0mM2 €
5. Bereshit 1 http://sefarim.fr/Pentateuque _Gen%E8se 1 1.aspx «
6. Bereshit2.19 «
7. Exode 3:15
8. Genese 4:25, 16:11, 21:3) «
9. Sefer Yetsira, I, 1 €
10. Berakhot 31b «
Auteur/autrice

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 12


http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_3.aspx
http://sefarim.fr/Pentateuque_Exode_20_4.aspx
http://sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_1_1.aspx

Jean-Michel Maigne

« Dieu ou pas Dieu, telle n’est pas la question. »

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 13


https://www.aa-cercleetude.fr/index.php/author/jmmaigne/

