@ De la fraternité

“Liberté, égalité, fraternité” c’est bien la belle devise de la France
Républicaine.
En quoi le judaisme est-il concerné ?

Tout simplement parce que ces trois valeurs constituent I'ossature de I'éthique
dans la Torah, proclamée trois millénaires plus tét au Mont Sinai.

* Les Hébreux ont proclamé la liberté, les premiers dans I'histoire, quand ils se sont
libérés du servage en Egypte.

* Les Hébreux en adoptant la Torah ont proclamé I’égalité de tous devant la loi, du
Roi au dernier des paysans, y compris pour I'étranger résident en son sein.

* Les Hébreux ont proclamé la fraternité par le fameux « Ne te venge, ni ne garde
rancune aux enfants de ton peuple, mais aime ton prochain comme toi-méme.”
(Vayigra/ Lévitique 19,18) 1

Comme quoi les textes percus comme religieux ne sont peut-étre pas si éloignés
gu’ils en ont I'air des proclamations républicaines qui s’en inspirent.

Dans ce numéro, nous avons choisi de commencer par le plus difficile : la fraternité.

Tout le monde réve de fraternité dans un monde de brutes. Qui dirait le contraire ?
Tout n’irait-il pas mieux si nous étions tous freres et sceurs ? Alors, pourguoi ne pas
décider tout simplement de I'étre ?

Mais il y a un probleme. Certains ont essayé, et ca n’a pas suffi. Pire encore,
beaucoup de crimes dans I'histoire ont été commis au nom de la fraternité.

La fraternité vue par la Torah

La Torah nous le dit trés clairement : nous sommes tous fréres puisque nous
descendons tous de Noah (Noé). Méme pas besoin d’aller jusqu’a Adam et ‘Hava
(Eve). Le texte biblique se donne méme la peine de développer régulierement des
généalogies précises pour nous le démontrer* Ce n’est pas rien : c’est le premier
texte connu dans I'histoire a parler de I'unité de I'humanité.

Donc, c’est un fait établi : nous sommes tous freres et sceurs, tous Un en humanité.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 1



@ De la fraternité

Formidable non ? Mais une fois qu’on a dit ca, qu’est-ce que ca change ? Il y a
toujours autant de guerres, de violence, d’injustices et de misere. Nous sommes
tous en fraternité mais nous le cachons bien.

Et sur ce plan, la Torah est d’'une extraordinaire lucidité. Certes dit-elle, nous
sommes tous freres, mais “étre frere” est d’abord un probléme, pas une solution.

La solution c’est le comportement éthique qui peut nous I'apporter. Et seulement si
nous acceptons d'y souscrire. Mais rien ne nous y oblige... sauf peut-étre notre
instinct de survie. Pour parler grec a la maniere de Freud, c’est le combat entre Eros
et Thanatos.

Comment dit-on “frere” en hébreu ?

En hébreu la racine bilitere pour frere ou soeur est formée des lettres nx (prononcer
« ekh« ).

D’un c6té, cette racine peut signifier “hélas”, “consumé” ou “brasier”. On y voit
alors la puissance destructrice de la fraternité concurrentielle. C'est Romulus qui
acheve Rémus chez les Romains, Etéocle qui trucide Polynice chez les Grecs, Seth
gui se débarrasse d’Osiris chez les Egyptiens... Les mythologies sont pleines de
freres qui s’entretuent : on est loin d’une fraternité apaisée.

Mais d'un autre c6té, cette méme racine nx veut aussi dire “stabilité"”, “équilibre”,
“fraternité”. C'est exactement le contraire. Elle désigne aussi le “hibou” symbole de
la sagesse? : ses yeux percants ne voient-ils pas dans les ténébres des tueries ?

Si nous progressons sur I'analyse du mot frére’nx » en hébreu, nous pouvons
I’'aborder sous I’angle de la valeur numérique des lettres qui composent le mot*. La
valeur numérique du mot ekh (nx) est 9. Avec ce chiffre, on peut lui associer le mot
“begued”® qui signifie a la fois le vétement et la trahison. Le vétement proteége, il
tient bien chaud et respecte I'intimité. Mais, comme on le dit couramment : “I’habit
ne fait pas le moine” et la, on est bien dans la trahison. La double nature du frere
est démasquée. Le frere serait une sorte de vétement : il peut trahir ou protéger.
Comment savoir ?

La fraternité est d’abord un malheur.

L'arrivée d'un frere ou d’'une sceur peut donc déboucher sur I’entraide, mais aussi

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 2



@ De la fraternité

sur la rivalité et la trahison. C’'est bien I’expérience faite par chacun dans sa vie
quotidienne.

Mais la Torah va plus loin. Elle considére que I'arrivée du 2°™ crée objectivement un
déséquilibre susceptible de créer des tensions. Pour la Torah ce n’est pas du tout
une surprise. Toute la Création se fonde sur 'aléa entrainé par I'arrivée du 2°™. Le
2°™ est indispensable en complémentarité a I'autre. Il n’y a pas de Création
possible sans I’Autre. Mais cette complémentarité génere objectivement de la
concurrence et donc du conflit. Cela crée du déséquilibre mais aussi du
mouvement.

Cette dialectique en mouvement ne peut survivre que par la recherche permanente
d’un équilibre toujours instable. C’est bien ce qu’on observe avec le Ciel et la Terre,
le haut et le bas, la lumiere et les ténebres, le sec et I'eau... Si I'un I'emporte sur
I"autre, c’est la catastrophe assurée. Mais la Création est d’abord faite pour le bien.
En conséquence, I'affrontement ne peut I’'emporter sur la complémentarité. Sinon,
c’est la destruction. C’est le fond de I'espérance juive : le risque de destruction
inhérent a la Création peut toujours étre surmonté.

Le crime est la premiere expérience de la fraternité.
C’est bien ce qui s’est passé avec les premiers freres de I'"humanité.

Au départ, ils avaient tout pour se compléter en toute fraternité. Cain® était
cultivateur, il incarnait la Terre et sa fertilité. Hével/Abel” était patre. Par son nom,
Abel évoque en hébreu “la brume”, cette nuée qui flotte dans I'éther. Il incarnait
ainsi la présence du Ciel.

Cain aimait s’enraciner a la maniere du lin qu'il cultivait. Abel préférait le
nomadisme, le voyage a la maniere des nuages. A eux deux ils formaient un parfait
équilibre.

Pourtant, le cultivateur s’est débarrassé du patre. Pourquoi ? La jalousie. Alors que
les deux fréres apportaient leurs sacrifices pour Hachem -Elohim?®, celui-ci préférera
I'offrande d’Abel. Rachi® nous dit qu’un feu venu du Ciel consuma son offrande et
délaissa celle de Cain.

Ce qui était au départ complémentaire entre les deux freres devint conflictuel, et ce
conflit fut mortel. Et on le comprend. Cain n’était en rien un frere avant la naissance

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 3



@ De la fraternité

d’Abel. Il était seul et pouvait se considérer comme suffisant. Non seulement il
n’'était pas un frére mais il pouvait se prendre pour une sorte de demi-Dieu. Sa
mére Eve'® le dit*: “j’ai acheté un homme avec Hachem”. Adam le pére biologique
était ignoré. La naissance de Cain ne relevait que de sa mere et de la

Transcendance !!!

L'arrivée d’'Abel fut toute simple, toute humble. Il nait sans crier gare,
immédiatement aprés*2. Malgré cela, il flanque tout par terre. Cain n’est plus
I’enfant-roi tout puissant qui ne demandait aucunement a devenir le “gardien de

son frére”®.

Le mot “chomér (gardien)**” est trés fort. Il faut le lire en lien avec son emploi

habituel qui désigne celui qui garde les mitsvots*> ou commandements de Hachem.
En I'absence de loi régulant la fraternité, I'arrivée du second, du frere, produit la
catastrophe.

Tout éclate en Bereshit 4,8 ou il est écrit : “Et Cain dit a Abel son frére. C’est
quand ils étaient dans son champ et Cain se léeve vers Abel, son frere et il le tue.”

Ce verset est d'une incroyable intensité dramatique. Il répete deux fois le
mot“frere”. Toujours accolé a Abel. Pourtant cette répétition ne parait pas
nécessaire a la compréhension du récit. A ce moment-la, on sait déja qu’Abel est le
frere de Cain. Le texte emploie la répétition pour attirer notre attention. Non
seulement il I'attire, mais il I’oriente. Manitou’ le note. Le mot “frére” n’est attribué
qu’'a Abel, et pas a Cain. Cain est le premier né. |l n’est pas le frere. Le “frere” est
celui qui vient apres.

En un éclair, la Torah nous donne le secret de la difficulté d’étre freres. Il y a
toujours un frere plus frere que I'autre. C'est ce qui fonde toute la difficulté d’un
dialogue fraternel. La Torah I’exprime tres criment au tout début de ce méme
verset 4,8 :“ Cain dit a son frere “...

Mais si on veut savoir ce qu'il dit, c’est impossible. Il est écrit juste : “Cain dit a son
frére”. Et puis plus rien.

Les traductions sont souvent génées par le verbe « amar »*® et le traduisent par
“parle” a son frere, ou “querelle” son frere ou « discutait » avec son frere. Mais

« amar » signifie bien “dire”. La racine du mot peut vouloir dire “produire, faire
sortir, annoncer, vanter...” selon Georges Lahy, mais en aucun cas “quereller” ou

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 4



@ De la fraternité

“parler” ou « discuter« .

Rachi résout la question. Que nous apprend-il ? Quoi gu’ait pu dire Cain, cela n'a
pas d'importance. De toute maniéere, sa volonté était de tuer Abel. Il était submergé
par une rage de jalousie. Au-dela de toute rationalité.

Bien entendu, malgré tout, le midrash*® va envisager divers motifs pour leur
querelle.

Selon les rabbis, certains disent que le conflit portait sur le partage des terres et
des biens. Pour d’autres, il s’agit de choisir la terre ou se construira le Temple (celle
d’Abel ou celle de Cain?). Pour d’autres encore, ils se seraient battus pour une
femme car ils se disputaient les faveurs d’une jumelle d’Abel... Chacun trouve un
argument dans tel ou tel texte du Tanakh?® ou dans telle ou telle association de
mots trouvés dans d’autres textes canoniques

La diversité des suppositions des rabbis indiquent bien que le véritable probleme
était la fraternité elle-méme. La fraternité ouvrait un vaste “champ” (-« basadé« ** -
pour reprendre le terme méme du verset) d’affrontements possibles.

Une chose reste certaine : Cain se leve et tue Abel. Il est intéressant ici de noter le
verbe hébreu employé pour tuer. C’est le verbe « harag« # et non le verbe

« ratsa’h« * employé dans les 10 paroles pour commander de ne pas commettre
d’homicide®.

Le verbe « harag » exprime la mise en ceuvre d'un meurtre spontané, sans
préméditation, sous la colére. Le verbe « ratsa’h » suppose une organisation en vue
de tuer.

La Torah introduit la une nuance qui s’est perpétuée jusqu’aujourd’hui dans le droit
francais, mais aussi dans I’ensemble des pays démocratiques : le meurtre avec
préméditation est plus grave que le meurtre spontané, commis sur un coup de
sang. Dans la loi francaise, un meurtre avec préméditation est un crime puni de la
réclusion a perpétuité, alors qu’un assassinat sans préméditation est qualifié de
meurtre et puni « seulement » de 30 ans de prison.

Cette circonstance atténuante expliquerait pourquoi, a la suite de son forfait, Cain
ne fut pas, a son tour tué. Il aurait pu I'étre, soit directement par la Transcendance,
soit par son pere Adam. Au contraire méme, il fut protégé par un signe lors de son

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 5



@ De la fraternité

bannissement.

Son crime fut méme prolifique : il fut a I'origine des premieres cités et donc, de
toute la civilisation humaine avec tous ses travers, mais aussi avec ses belles
réalisations.

Cette protection a rendu vivante la flamme de la téchouva®. |l y a toujours un
espoir de rédemption. C’'est bien ce qui crée la possibilité de la fraternité dans le
respect de la différence des histoires et des personnalités et méme par-dela les
affrontements, par-dela les crimes. A la seule condition que le pardon soit
effectivement et sincerement demandé.

Depuis I'origine, un danger guette objectivement I’humain. L’Adam Rishon (le
premier Adam de chair) a été fabriqué sur deux jambes : la terre et le souffle de la
Transcendance. Mais la loi de la pesanteur I'attire irrésistiblement vers le bas quand
bien méme son esprit voudrait s’élever. Le bas c’est la matiere informe, la
poussiere d’ou I’humain a été formé et ou il retournera une fois sa vie achevée.

Pour dépasser ce conflit entre les deux contraires, il fallait un troisieme, un
médiateur conscient de la loi, qui puisse rétablir I’équilibre. La naissance d’un
troisiéme fils améliora cet équilibre : il fut appelé Sheth* ce qui signifie
“fondement”. Et de fait, il fut le véritable fondateur d’une humanité déja souffrante
puisque son fils ainé, Enosh?” signifie bien I’humain, mais aussi le mal-portant, le
mortel.

La loi de la Torah contre la loi du plus fort.

C’est donc tres clair : contrairement aux autres civilisations, la question de la
fraternité, dans la Torah, ne va pas se régler par la loi du plus fort, mais, au
contraire, par la maitrise des passions instinctives grace a l'intervention du 3°™%,
C’est une raison pour laquelle I’ainé n’hérite jamais de ses péres dans la Torah.
L'ainé est le “un” auquel il manque toujours quelque chose, puisqu’il n’est pas
Elohim. L'ainé a besoin d’étre complété par le “deux”. Mais si les “deux” restent
face a face, la loi du plus fort va s'imposer a eux. Pour I'éviter, tous deux ont besoin
d’étre dépassés par le “trois”. Le “trois” c’est fondamentalement la loi produite par
la Torah. Une vraie relation ne peut fonctionner que dans ce triangle. C’'est bien
pourquoi c’est a la tribu des Lévi - troisieme fils de Jacob - qu’échoit la
responsabilité du culte.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 6



@ De la fraternité

La Loi integre les passions humaines, sans les nier, mais pour mieux les dominer. La
Loi ne rejette pas les passions. Elle peut méme valoriser leur c6té stimulant. Elle
considere seulement que I'’humanité ne peut vivre de ses simples émotions. Sans
une Instance Supérieure qui dépasse incontestablement les intéréts particuliers, il
n’'existe, en effet, aucune raison de se plier a quelque regle que ce soit.

Pourquoi la Transcendance est-Elle cette instance ? Tout simplement parce qu’Elle
n’a besoin de rien. Elle ne peut vouloir le mal, car le mal procede essentiellement
de la convoitise.

La Loi est le facteur essentiel de la socialisation.

Bien entendu, cela ne va pas se réaliser en trois coups de cuilleres a pots. Cela va
faire I'objet d’un long apprentissage qui parcourt tout le Livre de « Bereshit »
(Genese) jusqu’'au rassemblement final des douze (plus “une”) tribus d’lsraél. C'est
seulement a ce moment qu’elles vont dépasser le simple cadre familial ou clanique
pour faire peuple et porter la fraternité a un niveau supérieur, plus large, jusqu’a
devenir une référence pour toute I'"humanité.

La fraternité réussie s'accomplit dans la Torah avec la relation entre les deux freres
Moshe et Aaron, et leur sceur Myriam dans le livre de Chemot (Exode). Cela ne
voudra pas dire gu’elle sera sans accrocs. Mais elle tiendra suffisamment pour que
chacun apporte sa part a la construction du peuple fondé sur la Torah.

Le Livre de Bereshit/Genese esquisse une histoire originale de la fraternité qui a
pour fonction de réduire sa conflictualité originelle, sans jamais la dénier. Apres
Cain et Abel, nous avons les oppositions entre Shem et Japhet d’un c6té et ‘Ham de
I’autre, puis entre Isaac et Ismaél, entre Jacob et Essav et au niveau des sceurs
entre Léah et Rachel et enfin entre Joseph et ses freres. Ces conflits fraternels ont
parfois failli tourner au meurtre. Mais jamais le pas n’a été franchi depuis Cain.

Au contraire. Avec Joseph, porté par sa réussite sociale?’, on franchit un pas décisif.
Il devient capable de pardonner en Bereshit/Genese 50. Et sur ce pardon se fondera
la premiere esquisse du peuple d’lsraél.

Pour le comprendre, il faut appréhender une question de méthode inhérente a la
Torah : elle est donnée par le rabbin Elie Munk®® : “une fois de plus nous voyons se
dessiner le chemin qui va du négatif au positif. Le chemin suit la regle générale de
la Création ex nihilo ( “iesh m’in”)** qui forme le fondement de I'univers.” De la

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 7



@ De la fraternité

méme facon, dans Devarim (Deutéronome) on passe des lois du divorce aux lois du
mariage® et non l’inverse.

Avec le meurtre d’Abel, nous partons du négatif (le crime) pour aboutir au positif (la
fraternité réussie). De la méme facon, quand Isaac bénit Jacob (sans trop savoir qui
il est) il commence par parler de ceux qui maudissent et seulement apres de ceux
qui bénissent™: » que ceux qui te maudissent soient maudits et ceux qui te
bénissent soient bénis« .

La Torah est lucide. Elle sait que la Création n’est pas un monde de bisounours,
méme si son but est le bien. Elle considere que les épreuves viennent avant
I’'accomplissement du Chalom au sens d’une perfection réellement atteinte. Nos
Sages soutiennent méme que les Justes sont spécialement soumis aux épreuves,
plus que les autres. En effet, le commun des mortels passe a c6té des réalités sans
vouloir les voir. Le juste voit et intervient.

La fraternité ne vaut pas que pour les Hébreux.

Le “Guer”* est, dans la Torah, celui qui vit avec les Hébreux en bonne intelligence.

De ce fait, il peut étre celui par qui la transmission se fait, si elle n'a pu se faire par
la voie naturelle de la transmission au sein du peuple hébreu ou juif.

Le “Guer” possede exactement les mémes droits et les mémes devoirs que le
peuple au sein duquel il vit. Il est méme I'objet d’attentions particulieres car les
Hébreux se rappellent gu’ils ont été des “Guers” maltraités en Egypte. On trouve
des références précises®: « La Transcendance fait justice a I’'orphelin et & la veuve,
et elle aime I’étranger pour lui donner pain et vétement. Vous aimerez I'étranger,
car vous avez été étrangers en Egypte. ». Ceci est répété a de trés nombreuses
reprises dans le Livre de Vayiqra/ Lévitique (19,33-34)* ou dans le
Devarim/Deutéronome (10, 18 ou 24,18)”. Le Livre de Chemot/ Exode 12/49 dira
méme : “Une loi (une méme loi) régira le citoyen et I’étranger demeurant au milieu
de vous.”

Il existe de tres nombreux exemples dans la Torah, mais aussi dans la tradition
rabbinigue ou les étrangers deviennent méme des Maitres en judaisme.

Dans la Torah, on trouve les freres Mamré, Eshkol et Aner. |ls secourent Avram dans
la guerre des Rois. Bien qu’ils soient des Emoris, ils deviennent “maitres dans
I’Alliance d’Avram”®, On pourrait aussi citer Jethro le beau-pére de Moshe/ Moise et

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 8



@ De la fraternité

bien d’autres. Dans le monde rabbinique de nombreux étrangers au peuple hébreu
sont devenus des grands maftres comme Ravi Akiva (grand Sage du lleme siecle de
I’ére courante) ou Rabbi Meir (lleme siecle). Onquelos, le traducteur midrashique de
la Torah en araméen fut le fils de la sceur de I'Empereur Hadrien qui extermina le
peuple de Judée et effaca jusqu’a son nom pour le remplacer par celui des Philistins.

La fraternité générale, et pas seulement au sein du peuple hébreu, est le but. Les
textes juifs I'affirment a I'instar du prophéte Isaie 56,7°%: « Car Ma maison sera
appelée maison de priére pour tous les peuples. »

Mais I'effort de fraternité va encore plus loin. Elle concerne méme ceux qui
n'adherent pas a cette vision juive du monde. On peut méme trouver des
références a des peuples précis qui ont opprimé les Hébreux® : « Tu n’auras pas en
horreur I’Edomite, car il est ton frére. Tu n’auras pas en horreur I’Egyptien, car tu as
été étranger dans son pays. Les enfants qui leur naitront, a la troisieme génération,
pourront entrer dans I’assemblée de I’Eternel. »

En attendant le Messie...

Mais en attendant que toutes les nations s’accordent, le Talmud a défini tres tot ce
qu’on appelle couramment les 7 lois noahides qui se veulent une plate-forme
permettant la cohabitation entre tous les peuples quelles que soient leurs
croyances et leurs coutumes, pour peu gu’elles soient un minimum civilisées. Ces 7
lois ont un peu varié selon les épogues au sein du judaisme. C’est la version des
Tossaphistes™ qui a été globalement retenue. Elles comportent un commandement
positif “instaurer des juridictions” et 6 commandements négatifs : interdictions de
idolatrie, du blasphéme (qu’on peut associer a la médisance), de I'abus sexuel, du
meurtre, du vol, de la consommation de chair prélevée sur un animal vivant*. Cette
proposition de lois communes a tous les peuples montre une vraie volonté de “vivre
ensemble” comme on dit aujourd’hui, souvent mal a propos.

Le Rav Kook*, fondateur du sionisme religieux, a repris ce concept de lois noahides
: « tous les peuples civilisés appliquant des regles d’équité sont a considérer
comme s'ils étaient des “résidents étrangers” pour ce qui reléve des devoirs
moraux »*.( toujours cité par le Rabbin Ryvon Krieger ).

La fraternité juive est ouverte sur le monde, il ne manque plus qu’au monde a bien
vouloir s’ouvrir a elle. Mais la Torah montre que toutes les difficultés peuvent se
résoudre si on se réfere a lI'intérét universel qu’elle identifie a la Loi de la

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 9



@ De la fraternité

Transcendance, ferme sur les principes mais toujours adaptable selon les
circonstances.

Notes :

1.

w

()]

~

10.

11.

12.

13.

14.

15.
16.

Voir par exemple chap. 10 de Bereshit/Genese Bereshit/Genese :
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se 10 1l.aspx «

. Voir G. Lahy - Racines hébraiques usuelles” - Editions <
. NX en hébreu ¢

La valeur numérique des lettres ou arithmologie, porte le nom de guematria
(nmonn). Il s’agit de calculer la valeur numérique des mots en s’appuyant sur
chacune des lettres qui le composent. On peut ainsi associer des mots dont les
sens n’ont, en apparence, rien a voir les uns avec les autres. C'est une
méthode d’association largement utilisée dans la tradition des Sages juifs. «

. T2 en hébreu ¢
. |'i7 en hébreu se prononce Qain et a donné Cain en francais. Son nom vient de

o

I’hébreu mni7z quand sa mere ‘Hava (Eve) dit littéralement : “j'ai acheté un
homme avec HaShem (Nom du Tétragramme).

. '72n (Hével ou Havel) signifie la brume. Il a été traduit par Abel. ¢
. Un des Noms de la tradition hébraigue pour désigner la Transcendance; c’est

le nom utilisé a ce moment dans la Torah. Il réunit les fonctions d’amour
(Hachem) et de justice (Elohim) de la transcendance. Ces noms s’emploient
dans le langage vernaculaire : Hachem pour désigner le Tétragramme, Elohim
pour désigner Elohim. €

. Rabbi Shlomo ben Itzhak HaTzarfati dit Rachi (1040 - 1105), né a Troyes,

viticulteur et grand commentateur médiéval francais de la tradition juive. €

nin (‘Hava) est le nom de la femme d’Adam et de la mere de Cain et Abel. Il a
été traduit par Eve en francais. nin (‘Hava) signifie la vie, le souffle...
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se 4 _1.aspx - (Bereshit/Genese
41). ¢

https://www.sefarim.fr/Pentateuqgue_Gen%E8se 4 _2.aspx - (Bereshit/Genese
42).

https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_9.aspx (Genese Bereshit 4,9
: DIN 'nX N (trad. : Est-ce que je suis gardien de mon frere ?) €

My en hébreu <

nixm en hébreu «
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se 4 8.aspx «

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 10


https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_10_1.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_1.aspx - (Bereshit/Genèse 4,1).
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_1.aspx - (Bereshit/Genèse 4,1).
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_2.aspx - (Bereshit/Genèse 4,2).
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_2.aspx - (Bereshit/Genèse 4,2).
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_9.aspx (Genèse Bereshit 4,9 : הֲשֹׁמֵר אָחִי אָנֹכִי (trad. : Est-ce que je suis gardien de mon frère ?)
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_9.aspx (Genèse Bereshit 4,9 : הֲשֹׁמֵר אָחִי אָנֹכִי (trad. : Est-ce que je suis gardien de mon frère ?)
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_4_8.aspx

@ De la fraternité

17.

18.
19.

20.

21.
22.
23.
24.
25.

26.

27.
28.

29.
30.

31.

32.

33.

34.
35.

Léon Ashkenazi - Lecons sur la Torah. Manitou, Léon Ashkenazi (1923 - 1996),
rabbin enseignant a I’école d’Orsay en France puis en Israél. Il a enseigné le
judaisme notamment aupres de la jeunesse. €

X en hébreu ¢

Le midrash vient de la racine hébraique drash (vnT) qui signifie : il recherche.
Les midrashim (plureil de midrash) sont les commentaires et interprétations
des rabbis (Maitres) sur le texte de la Torah. Ces commentaires existent dans
les Talmud de Jérusalem et de Babylone. Mais il y en eut d’autres
ultérieurement consignés dans d’autres livres. Le Midrash Rabba Bereshit, par
exemple, est un livre de commentaires sur le Livre de la Genese qui reprend le
texte en hébreu verset par verset.

Le Tanakh comprend I'’ensemble des 24 livres de la bible hébraique. Ces livres
sont divisés en trois parties : la Torah (5 livres), les prophéetes (8 livres) et les
hagiographes (11 livres : psaumes, proverbes, Job...). €

nTwa en hébreu «

110 en hébreu ¢

Ny en hébreu ¢

https://www.sefarim.fr/Pentateuque Exode 20 12.aspx «

La téchouva permet de prendre conscience de ses fautes et de revenir dessus.
C’est la racine iachav qui signifie retourner.

nY en hébreu ¢

wan en hébreu ¢

Ce theme est développé par le Maharal de Prague - Morenou HaRav Loew
(1512 - 1609) notamment dans le livre Tiferet Israél (chap.1). Le Maitre
développe cette idée dans son commentaire sur la premiére mishna du traité
Avot (Pirkei Avot). «

Il devient le vice-roi d’Egypte, et le vrai dirigeant du pays. «

Le rabbin Elie Munk (1900-1981) est connu pour avoir traduit et commenté la
Torah dans son livre : « la voix de la torah ». On trouve la référence en
“Devarim/Deutéronome p. 288 - Sidra Ki tetse” <

[N v en hébreu

Sidra « Ki Tetse » (une Sidra est une des 54 sections qui découpent la Torah.
Chacune possede un titre particulier €

Voir Bereshit/Genése 27,29 - Sidra Toledot
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se 27 29.aspx «

7 en hébreu ¢

Dans Devarim/Deutéronome 10:18-19
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_10 18.aspx «

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 11


https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Exode_20_12.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_27_29.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_10_18.aspx

@ De la fraternité

36.
37.

38.
39.
40.

41.

42.

43.

https://www.sefarim.fr/Pentateuque_L%E9vitique 19 33.aspx <
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_10_18.aspx et
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome 24 18.aspx «
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se 14 13.aspx «
https://www.sefarim.fr/Proph%E8tes Isa%EFe 56 _7.aspx «
Devarim/Deutéronome (23,8)
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome 23 8.aspx «

Les Tossaphistes (ou Tossafistes, de I’'hébreu baaléi ha-tossafot, « maitres des
additions ») sont des érudits juifs médiévaux. lIs ont étudié du Xle au XIVe
siecle en Europe du Nord, en France et en Allemagne. Ce sont des disciples de
Rachi. On compte parmi eux des fils et petits-fils de Rachi. lls ont beaucoup
travaillé sur le Talmud et la halakha (regles de la vie juive). €

Voir le livre du Rabbin Ryvon Krygier “Fondamentalisme et humanisme dans le
judaisme - et notamment le chapitre “le noachisme : religion des 7
commandements ?”) €

Le rav Abraham Isaac haCohen Kook (1865 - 1935) fut le premier grand rabbin
ashkénaze sous le mandat britannique en terre d’Israél. «

44, Iguerot ha-kodech, Mossad ha-Rav Kook - reed 1981 t. & n°89 p. 99 «

Auteur/autrice

Gérard Shmouel Feldman

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 12


https://www.sefarim.fr/Pentateuque_L%E9vitique_19_33.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_10_18.aspx et https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_24_18.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_10_18.aspx et https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_24_18.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Gen%E8se_14_13.aspx
https://www.sefarim.fr/Proph%E8tes_Isa%EFe_56_7.aspx
https://www.sefarim.fr/Pentateuque_Deut%E9ronome_23_8.aspx
https://www.aa-cercleetude.fr/index.php/author/gfeldman/

