u‘ Avraham ouvre la voie a la science

L’épisode 1 de la vie d’Avraham a montré un enfant curieux de la maniere
dont fonctionne 'univers.

Son esprit tres éveillé pour son age - sirement un enfant HPI avant la
lettre - s’est posé plein de questions sur le fonctionnement du Cosmos.

A une épogue ou le soleil comme la lune étaient facilement identifiés a des dieux, le
Midrash Rabbah Bereshit* nous dit qu’en contemplant le soleil, la lune et les étoiles,
il remarqua leurs cycles réguliers et limités. Le soleil illumine le jour mais cede la
place a la lune la nuit, et la lune a son tour disparait au lever du soleil. Il se
demanda alors : qui gouverne ces forces célestes qui s'alternent et se succedent ?
Comment des entités aussi puissantes peuvent-elles se soumettre a un ordre
supérieur ? Ces observations le menérent a conclure qu’il ne pouvait s’agir de
dieux. Mais pas seulement. Il en déduisit gu’une force supérieure unique, abstraite
et invisible, extrémement puissante régissait I'univers et I'ensemble de ses
éléments matériels.

Ce questionnement eut des répercussions tres importantes dans le devenir de la
pensée juive sur les sciences. On retrouve cette préoccupation dans le Talmud?
avec le rabbi Shimon ben Pazi, maitre de Tibériade : “Celui qui est capable de faire
des calculs d’astronomie et ne les fait pas, a lui s’applique le verset du prophete
Isaie®: “L’ceuvre de I’Eternel ils ne la regardent pas et le travail de Ses mains, ils ne
le voient pas.”

Cette invite a la recherche scientifique date de la seconde moitié du llleme siecle de
I'’E.C. . Elle n"est pas restée sans conséquences.

Tout au long de I'histoire juive, les plus grands maitres®. Le Maharal de Prague’ en
est un exemple significatif. Il considérait les autres sagesses comme des échelons
gui permettent de grimper jusqu’a la compréhension de la Torah. Il reprend a son
compte la citation du prophete Isaie dans son livre Netivo Olam (Les chemins du
monde) : “ C’'est méme un devoir (de faire de la science) car tout est ceuvre de Dieu
et il faut I'approfondir pour reconnaitre par elle (la science) Son Créateur”. Pas
d’étude de la Torah sans connaissance de la science et inversement pas de
véritable science sans connaissance de la Torah. C'est la position de nos Maitres
tout au long de I'histoire.

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 1



u‘ Avraham ouvre la voie a la science

On pourrait multiplier les citations a I'infini. D’ailleurs, selon le Midrash, que faisait
Elohim durant la Création du Monde ? Il lisait la Torah peut s’instruire sur la maniere
de procéder. Ne sommes-nous pas fait selon sa ressemblance ?

A la différence de la pensée rationaliste matérialiste, la pensée juive considere
cependant que le champ de la connaissance a ses limites. Il est impossible de tout
connaitre, sinon on serait a méme d’'appréhender la Transcendance : impossible
puisqu’Elle est infinie.

Tous les astrophysiciens sont de cet avis. lls reconnaissent qu’il est impossible de
connaitre le temps ou la température zéro, ou la vitesse exacte de la lumiere.

Le travail de recherche scientifique de nos Sages commence des le début du Livre
de Bereshit. Aucun ne considere les 6 jours de la Création comme des jours de 24 h.
Ce serait incompréhensible puisque le soleil n"arrive qu’au quatrieme jour. D'autre
part on ne peut parler de I'existence du temps sans I'existence de I'humain présent
pour I'observer. Nos grands maftres comme Saadia Gaon, le Gaon de Vilna ou
Maimonide considerent que les jours de la Création peuvent trés bien s’étirer sur
une tres longue durée. Gersonide (1288 - 1344), le Rabbi de Bagnols-sur-Ceze
aujourd’hui dans le Gard, va méme plus loin : pour lui, il ne s’agit pas de jours mais
de stades. Il écrit : “La Création s’est effectuée d’une madriga - stade, registre,
niveau - a I’autre et I’lhomme en est le dernier stade”. La Tehila® conforte cette idée
: “Car 1000 ans sont a Tes yeux comme un jour".

Cette conception est tres largement partagée sous des formes différentes selon nos
Maitres.

Alors pourquoi la Torah nous parle-t-elle de jours, demande le Rabbin Eliyaou
Dessler (1892 - 1953) ? Pour nous ramener a I’humilité : qu’est-ce qu’un jour
humain comparé a un “jour” de la Création ?

Mais nos Sages ne s'arrétent pas a la question des 6 jours.

Rachi (1040 - 1105) nous dit qu'il existait un ordre de temps avant la Création. Le
Midrash Rabbah Bereshit nous expliqgue que Elohim a créé et détruit plusieurs
mondes avant celui-ci. Rabbi Shimon ha "Hassid pense que le monde a 40 000 ans
soit 974 générations dans le Talmud (Haguiga 13b). Bahya ben Asher (1250 - 1350)
arrive a un compte de 900 millions d’années en s’appuyant sur la tradition des
Grands Jubilés. Le Sefer Hatemouna (1270) établit I'age de la terre a 2500 millions

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 2



u‘ Avraham ouvre la voie a la science

d’années. Rabbi Its’hag ben Shmouel de Akko (début du XIVéme siecle) calcule
I’age du monde a 17500 millions d’années. Pas loin des 13,799 + 0,021 milliards
d’années des astrophysiciens modernes.

Peu importe la justesse de ces calculs. L'essentiel est de montrer la liberté avec
laquelle nos rabbins astronomes ont poursuivi leurs recherches. Nous sommes tres
loin des ennuis connus par Galilée lorsqu’il osa dire que la terre était ronde et
gu’elle tournait autour du soleil. Voila donc ce a quoi Avraham a ouvert la voie : la
liberté scientifique, et donc la liberté tout court.

Pas seulement pour le peuple juif mais pour toute I'"humanité.

NOTES :

1.

W

Le Midrash Rabbah Bereshit est un livre de commentaires de rabbis (maitres)
écrits entre le Véme et le Vléme siécle de I'’ere commune. <

. Chabbat 75a «
. Isaie 5,12 «
. Voir le livre “Science et Tradition d’Israél publié chez Albin Michel du

professeur Jacques Goldberg - prix de I’/Académie francaise -. De nombreux
exemples cités dans I'article sont tirés de son livre tres intéressant ou il
développe avec clarté les liens entre la science et la tradition juive. €

. Morenou HaRav Lcew, (notre maitre le Rav Lcew comme |'appelaient ses

disciples), dit le Maharal de Prague (1525 - 1609) est une référence essentielle
dans cette période clé de I'histoire pour la compréhension du judaisme.

. Psaume 90,4 <

Auteur/autrice

Gérard Shmouel Feldman

© Avraham! Avraham! - La revue 2025 | 3


https://www.aa-cercleetude.fr/index.php/author/gfeldman/

